قسم الآداب واللغة العربية كلية الآداب واللغات جامعة محمد خيضر بسكرة

# محاضرات في مقياس:

السرديات العربية

إعداد : د/ آسيا جريوي

2023/2022

## - المحاضرة رقم (01): مدخل نحو السرديات (تحديدات أولية للمفاهيم):

#### تمهيد:

إن الحديث عن السرديات العربية، يقودنا إلى الغوص في الحقول والمشارب المعرفية المختلفة والمتباينة ،والتي كان لها دورا قويا في تأسيس السرديات أو علم السرد (Narratalogie) عند الغرب، مما يستلزم على الباحث والمهتم بعلم السرد تتبع الحركة التاريخية لمسار الدراسات النظرية والتطبيقية ،التي كانت حول الحكائية أو السردية وبدايات الاهتمام والبحث في النحو السردي ثم البحث في السرديات كمقاربة نظرية عربية في الدراسات العربية .ومنه فالبحث في السرديات العربية يأخذ توجهين الأول :تراثي وهو الاهتمام بالسرد والحكي في التراث العربي مثل :(رسالة الغفران ، حكايات شعبية والمقامات، قصص كليلة ودمنة ،و حكايات ألف ليلة وليلة...)،و الثاني: نحو النصوص الحديثة مثل:(( الرواية بأنواعها المختلفة : (التاريخية ، والرومانسية، والواقعية ،والجديدة ،والرقمية...)،و القصة ،والفيلم السينمائي، والخطاب الإشهاري...)).

وعلى هذا الأساس سنركز على التوجه الثاني المتعلقبدراسة النصوص السردية الحديثة ،والبحث في المحكى كصيغة للتمثيل اللفظى للحكاية باستجلاء العلاقة بين

( المحكي ،والحكاية، والسرد) ،ومنه ماذا نقصد بالسرديات أو علم السرد ؟ ،وماهي مستويات السرد ومظاهره ؟ ،وماهي الأدوات الاجرائية لتحليل النصوص السردية ؟.

#### 1-مصطلح السرديات /علم السرد (Narratalogie):

#### 1-1-مفهوم السرد ( Narration):

يرد مصطلح السرد في المفهوم المعجمي نحو قول "ابن منظور" في مادة "سرَدَ": «السَّرْدُ في اللغة تقدمة شيء إلى شيء تأتى به متسقا بعضه في أثر بعض

متتابعا،وسرد الحديث ونحوه يَسرُد سردا إذا تابعه »(1)، فالسرد هو التتابع في الحديث، و « رواية سلسلة من الأحداث في تتابع زمني يخضع لرؤية الراوي الخاصة ،ولأطر السردية ( Narrativité) فيكون من نتيجة ذلك نصا سرديا (Récit)، قد يكون قصة فنية أو مذكرات... »(2)،ويتمحور علم السرد أو السرديات حول دراسة البنيات السردية ،ونظم الخطاب في النصوص السردية عموما والقصصية على وجه الخصوص، وتأسس علم السرد في سياق التطور الكبير الذي عرفه النقد الأدبي المعاصر بداية من القرن العشرين .وكان الاتجاه الجديد يقضي بالمقاربة الموضوعية والعلمية للنص الأدبي فكانت جهود الشكلانيين الروس رائدة في هذا المجال كموضوع مستقل لم يتم النتظير له إلا مع بداية الستينيات ليعرف تطورا أكبر في المراحل التالية ،وذلك بفضل مجهودات زمرة من الباحثين الفرنسيين وعلى رأسهم " جيرار جينيت".(3)

وتعتبر السرديات فرع معرفي، يحلل مكونات وميكانيزمات المحكي .لكل محكي موضوع . اينه يجب أن يحكي عن شيء ما .هذا الموضوع هو الحكاية .هذه الأخيرة يجب أن تتنقل إلى المتلقي بواسطة فعل سردي هو السرد .الحكاية والسرد مكونان ضروريان لكل محكي والمحكي خطاب شفوي أو مكتوب يعرض حكاية ؛والسرد هو الفعل الذي ينتج هذا المحكي أويقوم الحكي عامة على دعامتين أساسيتين :أولاهما :أن يحتوي على قصة ما تضم أحداثا معينة ،وثانيتهما :أن يعين الطريقة التي تُحكى بها تلك القصة،وتسمى هذه الطريقة سردا. ذلك أن قصة واحدة يُمكن أن تُحكى بطرق متعددة ،ولهذا السبب فإن السرد هو الذي يُعتمد عليه في تمييز أنماط الحكي بشكل أساسي (5).

<sup>(2)</sup> بو على كحال ، معجم مصطلحات السرد، عالم الكتب للنشر والتوزيع ، الجزائر ، ط1،2002، ص62.

<sup>(3)</sup>المرجع نفسه ،67.

<sup>(4)</sup> جيرار جينيت وآخرون ،نظرية السرد من وجهة النظر إلى التبئير ،تر:ناجي مصطفى ،منشورات الحوار الأكاديمي والجامعي ،ط1989، ص79.

<sup>(5)</sup> حميد لحمداني ، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي ،المركز الثقافي العربي للطباعة والنشر والتوزيع ،بيروت ،ط3،000،ص45.

إن كون الحكي هو بالضرورة قصة محكية يفترض وجود شخص يحكي، وشخص يحكى له ؛أي وجود تواصل بين طرف أول يدعى (راويا أو ساردا (Narrateur)،وطرف ثاني يدعى مرويا له أو قارئا أو المسرود له ( Narrataire) (...) ،فالقصة باعتبارها محكية أو مروية تمر عبر القناة كما في الشكل الآتي:

الراوي / السارد القصة القصة المروي له/ المسرود له

وأن السرد هو الكيفية التي تُروى بها القصة عن طريق هذه القناة نفسها. وما تخضع له من مؤثرات بعضها متعلق بالراوي/السارد ، والمروي له /المسرود له ،والبعض الآخر متعلق بالقصة ذاتها . $^{(1)}$ « و يمارس السرد من خلال الخطاب ،والراوي ، والمتلقي تأجيلا دائما للمعنى من خلال إبهار المتلقي داخل النص وخارجه عبر وسائط متعددة تمثل جمالية الخطاب السردي». $^{(2)}$  ومنه يمثل علم السرد (أو نظرية السرد) ميدانا معرفيا بينيا، ومن ثم لا يحتاج لدراسته – بالضرورة – أن نتناوله في إطار منظور علم العلامات أما علم السرد العلامي فهو يهتم بالنصوص السردية أيّا كان شكلها وسواء أكانت أدبية أم غير أدبية .قصصية أم غير قصصية . لفظية أم بصرية كما أنه يميل أيضا إلى التركيز على الوحدات السردية الصغيرة وكذلك قواعد الحبكة . $^{(3)}$ 

وبذلك ففي السرديات اتجاهان: الأول المسمى عادة السيميائيات السردية ويمثله: (بروب ،بريمون ،غريماس...)،ويهتم بسردية ( Narrativité)الحكاية دون اهتمام بالوسيلة الحاملة لها – رواية ، فيلما أو رسوما – مادام نفس الحدث يمكن ترجمته بوسائل مختلفة

<sup>(1) -</sup> المرجع السابق ،ص ن.

<sup>(2) -</sup> نعمان بوقرة السانيات الخطاب مباحث في التأسيس والإجراء ادار الكتب العلمية ابيروت البنان اط1،2012،ص316.

<sup>(3) -</sup> دنيال تشاندلر ،معجم المصطلحات الأساسية في علم العلامات ( السيميوطيقا)،تر:شاكر عبد الحميد وآخرون ،أكاديمية الفنون ،دط ،دت

،إنه يدرس مضامين سردية بهدف إبراز بنياتها العميقة التي تعتبر عادة كونية ، دون اعتبار للجماعات اللسانية ،وأما الاتجاه الثاني للسرديات ليس موضوعه الحكاية ،ولكن المحكي كصيغة للتمثيل اللفظي للحكاية .وكما يقدم نفسه مباشرة للتحليل .إنهيدرس العلاقات بين المستويات الثلاثة الآتية: (المحكي ،والحكاية ،والسرد) ،ويجيب عن الأسئلة من يحكي ماذا؟ إلى أي حد ؟ وحسب أي صيغ ( Modalités )؟. (1)

#### 1-2-لمحة تاريخية لعلم السرد/السرديات:

السرديات هي علم يتناول قوانين الأدب القصصي ولئن صاغ "تودوروف" المصطلح الفرنسي سنة (1969) للدلالة على "علم جديد لم يوجد بعد ... (علم القصص) ،فإن مفهومه كان جاريا في مصطلحات أخرى أوسع مثل: الإنشائية ،وعلم الأدب ،والأبحاث التي أفادت منها السرديات أو جعلتها ضمن مجالها قد نشأت قبل ذلك بعقود .(2)

وإذا كانت بعض الدراسات تستعيد ثنائية " أفلاطون " ،و " أرسطو " ( السرد ،والمحاكاة ) . وقد تبرز ما في المصنفات البلاغية الأوروبية من إشارات إلى السرد .فإن التفكير الحديث في السرد قد بدأ عند الروائيين في النصف الثاني من القرن التاسع عشر من بينهم :

" فلوبير" في مراسلاته ، و " هنري جيمس" في مقدمات رواياته عند إعادة نشرها سنة ( 1921) . وكانت تلك المقدمات منطلق بحث " لوبوك " ( Lubbock) سنة ( 1921) في طرائق تقديم الأحداث في الرواية ،والتمييز بين وجهات النظر ، وقد طوّره بعد ذلك باحثون آخرون في إطار اللغة الإنجليزية مثل : " فورستر " ( Forster) سنة (1927) ، و " بوث" ( Booth) دون الوصول إلى التمييز بين المؤلف والراوي .وقد اهتم الباحثون الألمان منذ أواخر القرن التاسع عشر بعزل وإسقاط دور المؤلف والراوي في

<sup>(1)</sup> جيرار جينيت وآخرون ،نظرية السرد من وجهة النظر إلى التبئير ،تر :ناجي مصطفى ،ص97. -

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>محمد القاضي وآخرون ، معجم السرديات ، الرابطة الدولية للناشرين المستقلين ،لنان ،ط1،2010 ،ص249-

القصص وتناولوا أساليب عرض الأحداث والزمنية وأشكال التركيب القصصي .ومن هؤلاء نذكر " لودفيغ" ( Ludwig ) و " يولاس" ( Jolles )، و " والزال "( Walzel )، و " مولّر " (Kayser )، و "كيسار " (Kayser ).

وفي الفترة نفسها تقريبا ظهرت أعمال الشكلانيين الروس (1915–1930) وخاصة "إيخنباوم" ،و "شكلوفسكي" ،"وتوماشيفسكي"،"وبروب" حول أصناف السرد ودور الراوي ،وأشكال التركيب القصصي، والحبكة ،والشخصية القصصية، وعلاقة المتن الحكائي بالمبنى الحكائي، والخصائص المميزة لهذا الجنس الأدبي أو ذاك وغيرها من المسائل التي استندت إلى قراءات واسعة في الآداب الأوروبية واطلاع على بعض الأبحاث السردية السابقة .ويبدو أن هذه الأعمال الشكلانية لم تؤثر بشكل مباشر في النظرية السردية والنظرية الأدبية عامة إلا بعد انفراط عقد الجماعة بعقدين أو أكثر .وخاصة عندما أصدر "إيرليخ" سنة (1954) كتابه بالإنجليزية " الشكلانية الروسية" مؤرخا وعارضا لأبحاثها .وعندما أصدر "تودوروف" سنة (1965)كتابه :"نظرية الأدب نصوص وعارضا لأبحاثها .وعندما أصدر "تودوروف" سنة (1965)كتابه :"نظرية الأساسية، قبل أن يترجم "ابراهيم الخطيب" إلى العربية تلك الأبحاث سنة (1982) ضمن كتاب له بعنوان "نظرية المنهج الشكلي" (2).

إن ذلك التراكم من البحث السردي في اللغات الأوروبية المذكورة ،هو الذي تأسس عليه البناء التصنيفي والنظري، الذي أنجزته البنيوية الفرنسية منذ الستينيات دون إغفال تأثير اللسانيات السوسيرية،والأبحاث المتأثرة بمفاهيمها المركزية .ولا شك في أنّ العدد الثامن من مجلة (إبلاغات أو التواصل) سنة (1966) يقوم دليلا على تلك الإفادة .وكان واضحا من مقال" بارت " (الافتتاحي ) السعي إلى التحكم المنهجي في قصص

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص 249. -

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>المرجع نفسه ،ص 250. -

العالم التي لا تحصى في كل الأزمنة ،وفي مختلف الأشكال الحاملة لها اللغوية وغير اللغوية وردّها مثلما حاول الشكلانيون الروس إلى عدد محدود من القواعد والبُنى بالإفادة من الطريقة الاستنباطية كما في اللسانيات (1).

ومنذ ذلك العدد، ترسخ في التحاليل السردية التمييز بين القصة من حيث هي حكاية ، والقصة من حيث هي خطاب ،و هو موروث عن الثنائية الشكلانية "المتن "و"المبنى"، والتمييز بين الكائنات الورقية القائمة في النص .أي الرواة و الشخصيات والكائنات خارج النص ؛أي المؤلف والقارئ .ودُرست الشخصية القصصية من حيث خصائصها ووظائفها ضمن النظام السردي والنصي لا في علاقتها بواقع خارجي مفترض وأثير النقاش حول الطريقة التي يُضاء بها منطق الأعمال في القصة ومواقع الرواة وأنماط الرؤية وصيغ السرد ومسائل أخرى عديدة (2).

وإذا كانت أبحاث "بارت" ، و "تودوروف" ، و "جينيت" ، و "غريماس"، و "كلود بريمون" وغيرهم .قد طوّرت النظرية السردية .فإنها قد اتجهت بالبحث السردي اتجاهات متقاربة حينا ومتباعدة حينا آخر .ففي ذلك العدد بالذات من مجلة "إبلاغات" دُرس السرد في الرواية ،والأساطير ، والخرافات ،وقصص الصحافة ،و الأفلام .مما جعل السؤال عن موضوع السرديات مطروحا بشكل صريح أو ضمني : هل تقتصر السرديات على البحث في القصص الأدبي المكتوب أم هل يتسع عملها للنظر في القصص الشفوي والشعبي المجهول المؤلف ؟. وهل ذلك القصص هو التخييلي وحده أم هل من الضروري أن نبحث أيضافي القصص المرجعي؟. وهل السرد الذي تجعله السرديات موضوعا لها هو المصوغ بلغة من اللغات الطبيعية أم هل هو أيضا المقدّم بوسائل سيميائية أخرى كالصورة ،و الإشارة ؟. (3)

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ، ص 250.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ،ص 251.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه ،ص ن.

يبدوجليا من تاريخ الدراسات السردية التي أشرنا إلى نماذج منها في الفرنسية ، و الانجليزية ، و الروسية أن المحاولات في بيان خصائص السرد وقواعده وبناه، قد كانت في أغلبها منطلقة من نصوص أدبية تخييلية ( الرواية ،و الأقصوصة) .مع النظر في القصص الشفوي ( الخرافات) أحيانا . وقد اتجه البحث اتجاهين متكاملين :أحدهما يحاول كما في مساهمات "تودوروف" ،و "بريمون" أن يكشف قوانين الحكاية المروية من حيث منطلق الأعمال ،الحبكة ،و الشخصيات وعلاقاتها ، والثاني: ينظر في الخطاب القصصيي . وقد بُنيت مساهمة "تودوروف" على تصنيف "جان بويّون" سنة (1946)للرؤية ، وعلى ما صار متداولا من حديث عن الصيغة في القصص .وكان بحث "جينيت" الموسوم: (الخطاب القصصي) سنة (1972) محاولة فارقة في تاريخ السرديات ،إذ أعاد فيه تنظيم عدد من التصرورات السابقة في دراسة السرد . وخاصة ما ورد عند "تودوروف" ، وفي النقد الأنجلو سكسوني ،وجعل عمله في ثلاثة مباحث كبرى هي: (الزمن ،والصيغة ،والصوت ). <sup>(1)</sup> ولئن أثارت تصنيفات "جينيت" ومفاهيمه ،و مصطلحاته نقاشات واسعة ردّ على بعضها في كتابه : ( الخطاب القصصى الجديد) سنة (1983 ).فإنها قد وجدت صدى واسعا في مختلف اللغات وتطبيقات على الإبداعات الروائية والقصصية لا تكاد تُحصى ، وقد أفادت منها دراسات كثيرة سعت إلى تعميق النظر في وجوه عديدة من مكوّنات النص السردي كالتبئير، والوصف، والمستويات السردية .والشخصية القصصية أو الحكائية وغيرها .ولم يقتصر تطبيق تلك المنظومة الاصطلاحية على الأدب وحده ،وإنّما وُظفت أيضا وإن جزئيا في القصص الشعبية المجهول مؤلفوها شأن " ألف ليلة وليلة" ،و "السير الشعبية" ،و وُظّفت أيضا بدرجات متفاوتة في تحليل نصوص من القصص المرجعي كالسير الذاتية ،والرحلة <sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> محمد القاضى وآخرون ، معجم السرديات ،ص 251.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص252.

وعلى هذا الأساس فقد تأسس علم السرد (Narratologie) بفضل مجهودات زمرة من الباحثين الفرنسيين ، وعلى رأسهم "جينيت" الذي أصدر في سنة (1971) كتابه (صور 3) (Figures 3). وكان النقد قبل هذه الفترة ينظر إلى الأشكال السردية المختلفة من منظور المضمون والمحتوى الأيديولوجي فقسم هذه الأشكال إلى أجناس منها : (السرد التاريخي (Récit de )،وسرد الرحلات Récit de )،وسرد الروائي والقصصي (Récit de )، وسرد الغرائبي (Récit Historique ) والسرد الروائي والقصصي وما إلى ذلك من التقسيمات (1).

وأما التطور الكبير الذي عرفته الأشكال السردية، وخاصة فن الرواية أو القصة الذي أصبح مرادفا لكلمة (كتاب) في العصر الحديث .فقد توجب على النقد الأدبي الجديد أن يوجه صوب عنايته إلى هذا الفن .كما تصوره "جيرار جينيت" .فاهتمام "جينيت " بالرواية في بادئ الأمر سرعان ما أدى به إلى توسيع نظرته إلى الشكل الروائي وخاصيته الأساسية المتمثلة في السردية (Narrativité) ،ليكشف فيما بعد أن هذه الخاصية ليست حكرا على الرواية والقصة .وأمام التعدد الهائل للأشكال السردية (قصص ،روايات ،تقارير ،أدب رحلات...إلخ) ،فإنه كان على "جينيت" أن يركز جهوده على موضوع السرد .بغض النظر عن القالب الأدبي الذي وُضع فيه .فالمهم عنده أن تتوفر في النموذج السردي عنصر الشعرية أو الأدبية الذي يوليه أهمية قصوى (2).

وانضم إلى "جينيت" نقاد آخرون ،كرسوا جهودهم لاستجلاء معالم هذا العلم الجديد، كل من الزاوية التي رآها جوهرية في الظاهرة السردية .ومن بين هؤلاء نجد "مايك بال"(MiekeBal) الذي قدم دراسة مهمة حول الملفوظ السردي في سنة (1977) .ثم تواصلت الدراسات في نفس الاتجاه فأصدر "لويس مارين" (Louis Marin) في سنة

<sup>(1)</sup>ينظر: بوعلي كحال ، معجم مصطلحات السرد، ،ص5.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ،ص 8. -

Umberto Eco) عتابه: (Le récitest un piége) مثم تبعه "أمبرتو إيكو" (Fabula) كتابه: (Fabula) الذي نشر في نفس السنة مثم توج الناقد والمفكر الفرنسي "بول ريكور" (PoulRicoer ) هذه المجهودات بإصدار كتاب مفصل عن الزمن والسرد (Temps et récit) محيث خطا فيه خطوة عملاقة نحو تحرير علم السرد من بوتقة الأطر البنيوية التي هيمنت عليه لمدة طويلة فاتحا الطريق نحو التأصيل النقدي المنهجي لعلم السرد (Narratologie).

ومع بداية القرن 21 اتسعت مدونة السرديات كثيرا، لماكانت عليه قبل قرن .فقد صارت تشمل أجناسا متعددة من القصص الشفوي والكتابي .والتخييلي ، والمرجعي .واستُغلّت مفاهيم السرديات في دراسة السرد في نصوص غير أدبية كالدينية، والسياسية والصحافية .وظلت السرديات في تفاعل مثمر مع الأبحاث اللسانية ،وخاصة منها لسانيات التلفظ .ولسانيات النص أو الخطاب والتداولية .وقد ساهم ذلك كله في إثارة إشكاليات عديدة شأن العلاقة بين المشافهة والكتابة وحدود القول بلغة للتخييل متميزة .ووجاهة شمول السرديات لمستوى خطابي ملازم للنص السردي ومنفصل عنه في آن .وهو الجامع بين المؤلف الفعلي والقارئ الفعلي ،وما يترتب على ذلك من مسائل كمسألة الذاتية وعلاقة النص بالمقام في دوائره المتعددة وتعاضد السرد والحجاج ونهوض النص السردي ،سواء أكان تخييليًا أم مرجعيًا بوظيفة عمل لغوي (2) .

ولكن السرديات مازالت تواجه تحدّيا منهجيا من حيث الموضوع المدروس .فبينما يعتبر بعض الباحثين مثل "جينيت" أن مجال السرديات هو النص السردي وحده؛ أي المتحقق بلغة من اللغات الطبيعية ،يرى باحثون آخرون أن السرديات تتناول القصص بشكل عام في فنون السرد اللغوي ،والكتابي ،والشفوي ،وفي فنون أخرى كالمسرح ،والسينما والصور

<sup>(1)</sup>المرجع السابق ،ص9،8.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>محمد القاضي وأخرون ،معجم السرديات ،ص 253.-

المتحركة ، باعتبار أن القصة هي مجموعة من الأحداث المتتالية القائمة على التحولات والمنتظمة وفق منطق ما. وهذا التصوّر أنتج بحوثا في " البنية السردية " التي تقوم عليها النصوص القصصية أو المسرحيات أو الأفلام أو غيرها ، وصار بعض الباحثين في المسرح يعتبرون أن الخطاب المسرحي ليس إلا نوعا من أنواع الخطاب القصصي ،أو أن القصة في المسرحية هي نظام خاص من الأنظمة السردية ،أما عند "غريماس " والباحثين في السيميائية .فإن المجال أكثر اتساعا وتجريدا إذ تفهم السردية باعتبارها طريقة في انتظام المعنى سابقة للتشكل في خطاب .مما يجعل كل خطابا سرديا ويُفرغ مفهوم السردية من مضمونه الحدثي والزمني (1) .

#### - المحاضرة رقم (02): التأسيس الغربي للسرديات بحث في الأصول:

إن البحث في أصول تأسيس السرديات يقودنا إلى الكشف عن الجذور أو المنابع، والعواملالتيساهمت في بلورة الأعمال التأسيسية ،والمطورة للسرديات حتى انتصبت جهازا نقديا منهجيا جديدا تحكمه مفاهيم نظرية وتسنده مرتكزات ابستيمية تهيء سبل ممارسته وتضع مقولاته موضع الإجراء ، ومن بين هذه العوامل نذكر (2):

1- رؤية متسقة لمفهوم الحداثة في النقد ،وقراءة محكومة باختيارات مرجعية نظرية معللة .وبدقة في تحديد مسار المنهج وأيضا بصرامة في الالتزام بمنظوره ؛ بمعنى وعي عميق بواقعية الإرث المتراكم الذي تحتكم عليه المنظومة النقدية الفرنسية خاصة والغربية عامة .

2-التكامل والانسجام الواضحان بين المشتغلين في هذا المجال ، وإن تشعبت بهم السبل واختلفت زوايا النظر وذلك في سبيل إعادة تشكيل .واستكمال مسارات ،وسد ثغرات ،وسيرورة فكر ونقد دائبة ،فهذا "بارت" ينطلق من شعرية "أرسطو"

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ،ص 253.

<sup>(2)</sup>ينظر:سليمة لوكام ، تلقى السرديات في النقد المغاربي ، دار سحر للنشر ، تونس ، دط، 2002، ص36-

ليأخذ من لسانيات" دو سوسير" ، ثم يستعين بـ "بروب" ويتكئ على جهود "بنفنيست" ،ليصل إلى اعتماد تصنيف "تودوروف" ،ومثله "غريماس" حين انطلق من قراءة "بروب "ليؤسس من نقده له رؤية تستلهم أدواتها المنهجية من نحو "تينيير" (Tenière) ومسرح "سوريو" (Sauriau) ،وهو في كل يغترف من منابع فيطوع ويكيف ويسائل ،حتى استقام له البحث ، وقد ألفينا "تودوروف" يتبادل المقولات مع "جينيت" ومع "بويون" ، ويستعيران سويا من الشكلانيين ويحاوران منجز اللسانيين، ويطلان من كوى متفاوتة الاتساع بينها على دراسات "هنري جيمس" ،و "بريسي لوبوك" (1).

ولقد كانت ترجمة كتب الأصول ،وكذا البعثات العلمية و الندوات والملتقيات دورا مها في التواصل المباشر والتأثير الواعي حول زيادة المعرفة وتطور العلم.

#### أولا: الأصول المعرفية للسرديات الفرنسية :

تعددت الأصول المعرفية في بلورت السرديات الفرنسية ، من تصور الشكلانية الروسية ، والتصورالألسني ، والنقد الروائي الأنجلوساكسوني، وهي كالآتي:

#### 1-الشكلانية الروسية:

تعد الدراسات الشكلانية الروسية مهد التصور السردي،وذلك من منظور نقدي تميّز بالدقة العلمية في التحليل؛ أي أنها تمثل «البدايات الأولى لنقد القصة والرواية من منظور بنيوي صرف ،محاولة الشكلانيين الوقوف على الفوارق الفاصلة بين أشكال النصوص ولاسيما بين القصة والرواية لكونهما شكلين أدبيين مختلفين ،يتميز كل منهما بمواصفات معينة وبتقنيات خاصة .تتصل بطوابع مهيمنة أو بقواعد النوع»(2)،وكما أشارت الشكلانيةإلى

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>المرجع السابق ،ص37.

<sup>(2)-</sup>عز الدين بوبيش، القصة والبنيوية الشكلانية نمجلة السرديات، تصدر عن مخبر السرد العربي، جامعة منتوري، قسنطينة ، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر ، ع1، جانفي 2004، ص53.

مختلف القضايا الجوهرية كالزمن؛ حيث« تعاملت الشكلانية الروسية مع النص على اعتبار أن زمنه موجود فيه ،بمعنى أن دراسة الزمن في الرواية يجب أن تتجه نحو زمن الأحداث في العمل الأدبي نفسه دون محاولة ربطها بأي زمن خارجي »(1).و كماأشارت إلى مسألة الحوافز، ووظائف الشخصيات وغير ذلك، ومن أعلام الشكلانية الروسية نذكر:

#### العجيبة : -1-1 منهج بروب (Propp) منهج بروب

قام "بروب " بدراسة التركيبة الداخلية (Étaplissement) لمائة حكاية شعبية روسية ،دراسة عدت إلى وقت غير بعيد بكرا بسبب أمرين (2):

- أ- ظلت الحكاية العجيبة (Le contemerveilleux) إلى الزمن الذي وطئ فيه "بروب" هذه الأرض الجديدة مجالا غير مطروق.
- بروب" المعتمد في مقاربة هذه الحكايات الشعبية لم يعتمد من قبل
   بهذه الدقة التي وصلت إلى حد الصرامة (...) ،وقد مكنه هذا البحث
   الدؤوب والموازنة الدقيقة من الخروج بجملة من الملاحظات :
- وجود قيم متغيرة وهي أسماء الشخصيات ،وقيم ثابتة وهي أفعال هذه الشخصيات .أو ما يسميه بالوظائف .
  - تمثل هذه الوظائف الأجزاء الأساسية للحكاية والعناصر الثابتة والدائمة .
    - إن عدد هذه الوظائف المحتوات داخل الحكاية العجيبة محدود .
      - ✓إن تتابع هذه الوظائف متشابه في كل الحكايات .
- إن كل الحكايات الشعبية تتتمي إلى النوع نفسه فيما يتعلق ببنيتها ببمعنى جميع الحكايات تتتمى من حيث بنيتها إلى نمط واحد.

<sup>(1) -</sup>أحمد حمد النعيمي، إيقاع الزمن في الرواية العربية المعا صرة ،دار فارس للنشر والتوزيع ،عمان ،الأردن ،ط2004،10، س45.

<sup>(2)</sup> سليمة لوكام ، تلقي اليرديات في النقد المغاربي ،ص 41-

ولقد حدد "بروب " الوظائف التي تقوم بها الشخصيات في الحكايات العجيبة في واحد وثلاثين وظيفة (1). « والوظيفة هي فعل الشخصية قد حدّده من وجهة نظر دلالته في سيرورة الحبكة » (2). و بعد أن تحدث "بروب" عن الوظائف بتفصيل قام بتوزيعها على الشخصيات الأساسية في الحكاية العجيبة ، فرأى أن هذه الشخصيات الأساسية تتحصر في سبع شخصيات هي: (3)

- المعتدي أو الشرير ( Agresseurouméchant ).
  - الواهب (Donateur).
  - المساعد(Auxiliaire).
  - الأميرة(Princesse).
  - الباعث(Mandateur).
    - البطل(Héros).
  - البطل المزيف(Faux Héros).

كما لاحظ "بروب" أن كل شخصية من هذه الشخصيات ،تقوم بعدد من تلك الوظائف المحدودة ضمن واحد وثلاثون وظيفة ،وما يلاحظ في هذا التوزيع الجديد للشخصيات عند "بروب" هو التقليل من أهمية نوعية الشخصيات وأوصافها ،ذلك أن ما هو أساسي هو الدور الذي تقوم به .وهكذا فالشخصية لم تعد تُحدد بصفتها وخصائصها الذاتية بل بالأعمال التي تقوم بها ونوعية هذه الأعمال .

<sup>-24</sup> ميد لحمداني ،بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي ، $^{(1)}$ 

<sup>(2) -</sup> فلاديمير بروب ،مور فولوجية الخرافة ، تر: ابر اهيم الخطيب ،المطبعة الجديدة ، ،دم ، دط، دت ، ص35.-

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup>ينظر: حميد لحمداني ، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي ،ص 25

و"لبروب" نظرة شمولية للحكاية العجيبة على الخصوص تتجاوز الوظائف أحيانا وتتعامل مع الحكاية كوحدة كلية (1).

#### (Boris Tomachevsky): -2 بوریس توما شفسکی-2

يعد "توماشفسكي" «أول من أثار انتباه الباحثين، لضرورة التمييز داخل النص الحكائي بين عنصرين اثنين مختلفين ومتكاملين في نفس الوقت ،هما:المتن الحكائي، والمبنى الحكائي(Fable/ Sujet)،وهو ما يقابل في التمييز اللساني في الكلام بين مستويين متباينين، ومتداخلين هما: ("الملفوظ"و"التلفظ" (Fable/Sujet))،على أن مايدعم مصداقية هذا التمييز في المحكي بين الحكاية والخطاب ما نراه في الغالب .من إمكانيات لا حصر لها لتبليغ الحكاية الواحدة ،كموضوع للحكي، بوسائل تعبيرية مختلفة ومتوعة ،دون أن يؤثر ذلك في شيء على الحكاية /المادة التي تظل ، رغم ذلك محافظة ،في جميع الحلات على جوهرها: (فالقصة يمكن أن تحكي بألف طريقة ،وبوسائل تقنية جد مختلفة ،وبمواد متنوعة ،فالحكي ذاته يمكن أن يتخذ موضوع لوحة، فيلم(...)أو أيضا وكما هو الحال الآن موضوع روايته (...)، وبكلمة واحدة ، التمظهرات يمكن أن تتنوع، غير أن المحكي ما فوق اللساني (Tranlinguistque)يظل منطقيا سابقا، وله الحق في غير أن المحكي ما فوق اللساني (Tranlinguistque)يظل منطقيا سابقا، وله الحق في تجلبة الخاص... »(2).

#### 2- شلوفسكى (CHloviski ):

تكلم "شلوفسكي" في مؤلفه بداية فصل (بناء القصة القصيرة والرواية) بأنه يصعب عليه معرفة كيفية تشكل المبنى الحكائي،مادام لم يتمكن من التعرف على الخاصية التي يجب أن تميز الحافز ( Le motif) ،ولا كيف تتمازج مجموعة منه لتعطي لنا ذلك الشكل ،فراح يبحث عن العلاقة بين أنساق البناء و الأنساق الأسلوبية العامة ،على غرار ما

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>- المرجع السابق، ص ن.

<sup>(2)</sup> عبد العالى بوطيب، مستويات دراسة النص الروائي مقاربة نظرية ،مطبعة الأمنية ،الرباط ،المغرب،ط1،1999،ص22،2.-

فعله باقي الشكلانيين ،ليستخلص نمطا بنائيا خاصا .فوجد تراكما هائلا من الحوافز غير متناه في الواقع ،لا يمكن حصره إلا بالتدخل فيه بالإسراع في صيرورة الحكاية والتغيير في سلم الزمن ، (1) «و يضيف أنه إذا لم يقدم لنا حل فإننا لا نحصل على انطباع بأننا أمام مبنى حكائي .ولذلك قد يلجأ الكاتب إلى إنهاء قصته بنهاية وهمية تتشكل مادتها في العادة من وصف للطبيعة ،أو الوقت يتخذه الكاتب كمواز للحكاية السابقة فتكتمل القصة »(2)

وكما يرى "شلوفسكي"، أنه يمكن بتقنيات أخرى التحكم في تطويل المبنى الحكائي ،وذلك عن طريق تضمين قصة قصيرة داخل قصة قصيرة تصلح إطار القصص قصيرة أخرى<sup>(3)</sup>،وهذه التقنية تعرف بمصطلحات أخرى في السرد كمصطلح( التداخل السردي أو التسلسل السردي أو التوالد السردي) .فنهاية حكاية تكون بداية لحكاية جديدة وهكذا تتسلسل الحكايات ،وتتداخل في شبكة حكائية ضمن حكاية إطار تضم كل الحكايات الجزئية ،وعلى سبيل المثال في تراثنا العربي قصص : (ألف ليلة وليلة ،وكليلة ودمنة) تعتمد هذا في الأسلوب الحكائي في سرد الحكايات المتسلسلة .

#### ثانيا: التصور الألسنى:

يعتبر "هاريس" أول لساني حاول توسيع حدود موضوع البحث اللساني الذي كان قد توقف عند حد الجملة فقط، بجعله يتعدى حدود الجملة إلى الخطاب بكامله ،ولذلك فقد عرّف الخطاب ،من منظور لساني بحت بأنه: "ملفوظ طويل" أو عبارة عن "متتالية من الجمل تكون مجموعة منغلقة بيمكن من خلالها ،معاينة بنية سلسلة من العناصر ،بواسطة المنهجية التوزيعية ،وبشكل يجعلنا نظل في مجال لساني محض (4).

<sup>(1)</sup> ينظر: عز الدين بوبيش، القصة والبنيوية الشكلانية ،ص 53-

<sup>(2)-</sup>المرجع نفسه ،ص54.

<sup>(3)</sup>ينظر:المرجع نفسه ،ص ن -

<sup>(4)</sup> ينظر: عبد الواسع الحميري، الخطابو النص" المفهوم. والعلامة السلطة"، المؤسسة الجامعية للدر اسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان

ط1،2008، ص90، 91.

وكما يشير "بنفينيست" إلى أن التلفظ الفعل الذاتي في استخدام اللغة ،بوصفه فعلا حيويا في إنتاج نص ما .ومن هنا جاء تعريفه للخطاب بأنه: " الملفوظ منظورا إليه من زاوية آليات وعمليات اشتغاله في التواصل " أو بوصفه ،بتعبير آخر أكثر اتساعا :" كل تلفظ يفترض متكلما ومستمعا ،وهدف الأول التأثير على الثاني بطريقة ما "(1)، فالخطاب يكون شفهي أو كتابي موجه من المرسل نحو المرسل إليه وإذا احتوى الخطاب على حدث أو حكاية ،نكون إذن أمام حكاية مروية شفاهيا أو كتابا .

#### ثالثًا:القد الروائي الأنجلوساكسوني:

### 1- هنري جيمس( Henri James):

عرف التنظير للرواية تطورا على يد "هنري جيمس" ؛الذي انكب لمدة تقارب الثلاثين سنة على نقد الإنتاج الروائي الفرنسي والانجليزي المعاصر له .وقد أثمرت تلك التعاليق كتابا نقديا أوضح فيه مؤلفه موقفه من الرواية بعنوان " عن القصة" ،كما عمد " جيمس" بين سنتي ( 1907–1909) إلى فتح المجال لنقاشات كبرى تأججت في العشرينيات والثلاثينيات من القرن العشرين ،ويتعلق الأمر بجانبين هامين تتأسس عليهما الرواية ويصبحان فيما بعد من صميم الدراسات السردية وهما " حالة خاصة" ( Un ويصبحان فيما بعد من ضمية تبني من خطية السرد ومن وجهة نظر شخصية تشكل " منظور السرد" .ومنذ ذلك الحين أخذت قضية وجهة النظر في الانتشار في مجالات التنظير للرواية بوصفها المحكى الأكثر شهرة والأعظم تأثيرا في القرن العشرين (2).

#### 2-بيرسيلوپوك(Percy Lubbock):

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>ينظر : المرجع السابق ،ص 91. -

<sup>(2)</sup> ينظر: سليمة لوكام ، تلقي السرديات في النقد المغاربي،، ص 51.

ينطلق "بيريسيلوبوك " في كتابه (صنعة الرواية) من أن الرواية شريحة من الحياة ،ويضع اعتراضا افتراضيا يشير إلى أن أي محاولة لتفكيك عناصر الرواية تؤدي إلى إلاف الحياة فيها ،وكما يشير إلى مكونات الرواية مثل :زاوية النظر أو الأشكال المختلفة للسرد، حيث استثمر بشكل جديد الفعالية الأصول الأرسطية للدراما لفهم العنصر الدرامي في الرواية، وخصوصا في الحالة التي يكون فيها الراوي/الكاتب محايدا، بحيث يجعل الشخصيات تظهر وكأنها تعبّر بتلقائية عن نفسها كما هو الشأن في المسرحية.وهكذا يتولد العنصر الدرامي في نظر "لبوك" عندما يحاول الروائي مسرحة الأحداث الروائية ،إنّ الكاتب في نظره: ((يتجه نحو الدراما فيأخذ له موضعا وراء المحدث فيبرز ذهن المحدث على حقيقته نوعا من أنواع الفعل)). (1)

#### 3-إ.م.فورستر (I .M .Forester):

تجاوز "فورستر" في كتابه (أركان الرواية) ،المفهوم الدرامي الأرسطي مبرزا الفرق الجوهري بين الرواية والدراما، فإذا كان العمل الدرامي يفترض شكلا واحدا هو استقلال الشخصيات، وتعبيرها عن نفسها، ((فإن ميزة الرواية أنّ الكاتب يستطيع أن يتكلم عن شخصياته ومن خلالها أو أن يُؤمّن لنا الإصغاء إليها عندما تناجي نفسها))(2)،وكان لما «أثارَه دورا في توجيه رؤية المشتغلين بالسرديات في المدرسة الفرنسية لدى نشوئها .ومن ذلك الحبكة أو بشكل أدق مبدأ السببية في الحبكة ،فهو يرى أن تتابع الأحداث لا يشكل حبكة إلا إذا انتظمت وفق مبدأ قوي هو السببية .وبه يفرق بين القصة التي هي سرد للحوادث المتسلسلة زمنيا ،وبين الحبكة التي تتجاوز عملية السرد المتسلسلة إلى البحث في السببية التي يستعيده فيما بعد كل من "جينيت" و "تودوروف" وهو :( مات الملك ثم ماتت الملكة)،لكن (مات الملك ثم

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>ينظر: حميد لحمداني: بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي ، 14.

<sup>(2)-</sup>ينظر: المرجع نفسه ،ص15.

ماتت الملكة حزنا عليه) هذه حبكة. (1) ويرى "قورستر" أن الحبكة تحتاج إلى الذكاء والذاكرة معا، وينظر إلى هذين العاملين من زاوية القارئ فيربط بين ما تصنعه الحبكة من تسلسل أحداث وسببية وبين موقف القارئ من ذلك التسلسل وتلك السببية .وبالتالي فحاجة الحبكة إلى الذكاء والذاكرة تكون بالنظر إلى وضعية القارئ وليس وضعية السارد. (2)

#### - المحاضرة رقم (03):

#### نظرية المحكى عند "جيران جينيت" ( Gérard Genntte ):

لم يعد مصطلح السرد حبيس المفاهيم الكلاسيكية ،التي تجعله لا يبرح حقل القصة أو الحكاية. فقد أضحى مجالا، تتمظهر من خلاله كيفيات انتظام الكلام وتلاحق متتاليته،والبحث في معماريتهالممتدة في مجموع مقولاته العامة .ومن ثم كانت السرديات هي "العلوم التي تبحث عن تشكيل نظرية لعلاقات النص السردي (الحكي والقصة)إنها لم تهتم بالنص السردي مفردا أو بالقصة .بدل الخطاب السردي على النص المقرر ،ومن حقيقته المادية ومن حيث هو نص مكتوب بلغة معينة.وتستغرق قراءته زمنا معلوما .كما يخضع إلى ترتيب زمني معين و إلى فضاء الانتظام ، التمظهر ، وعليه فإن مجال السرد أضحى يشمل شتى الخطابات الأدبية واللاأدبية مروية كانت أو مقروءة (3).

وبذلك ظهر ميل "جيرار جينيت" في تحليل المحكي.منذ صدور كتابه الأول"صور 1 " (Figures) ،وقد أوماً فيه من خلال ملاحظات نقدية إلى خصوصية بعض أنواع المحكي ،مثل:(الرواية الجديدة) "لآلان روب غرييه"(Alain Robbe-Grillet) ،و "بروست"(M.proust) في "البحث عن الزمن الضائع"، وقد تأكد هذا الميل واستقام

<sup>-52</sup> سليمة لوكام ،تلقي السرديات في النقد المغاربي،  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup>المرجع نفسه ،ص ن -

<sup>(3)</sup> ينظر: عميش عبد القادر، شعرية الخطاب السردي (سردية الخبر)، منشورات دار الأديب، الجزائر، دط، 2007، ص17-

عوده، فأثمر كتاب صور 3 (Figures 3) ، وتحديدا "خطاب المحكي" (récit اهتمام العديد من (récit وهي دراسة ضمن الكتاب طبقت شهرتها الآفاق وآثارت اهتمام العديد من الدارسين فأعملوا فيها بحوثهم النقدية ، وسجلوا عليها ملاحظاتهم. وكشفوا عن مواطن القصور فيهامشيدين بريادتها ونجاعتها إذ هي دراسة تتأسس على منطق الدقة والصرامة وسلطة المراكمة المعرفية الحاصلة في هذاالجانب (1) بحيث أشار في كتابه : (خطاب الحكاية بحث في المنهج) إلى أدوات الإجراء البنيوي في السرديات ،وذلك بدراسة المفاهيم المتعلقة بالترتيب ،والمدة ،والتواتر ، والصيغة ، والصوت، و قبل ذلك حدد بعض المفاهيم مثل :الحكاية التي يرى بأنها تدل على المنطوق السردي؛ أي الخطاب الشفوي أو المكتوب الذي يضطلع برواية حدث أو سلسلة من الأحداث (2).

حيث أشار "جيرار جينيت" إلى مفهوم الحكاية نحو قوله: «إذا أردنا تحديد الحكاية نقف على ثلاثة مفاهيم مختلفة: ففي المعنى الأول: أن السرد يتم في الحكاية كملفوظ سردي من خلال خطاب شفوي أو مكتوب عميث يفترض وجود حدث أو سلسلة من الأحداث عوفي المعنى الثاني: متعلق بمحتوى الحدث فالسرد يفترض تتابع الأحداث عوأما في المعنى الثالث: الحدث جوهر القصة والسرد فعل منتج للخطاب»(3)

وكما حدّد "جينيت" مصطلح القصة (histoire) للمحتوى السردي أي المدلول، أما المحكي (récit) فخص به الملفوظ، وقصد به أيضا الخطاب الدال أو النص السردي في ذاته، وأما السرد فعنى به الفعل المنتج للمحكي<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup>ينظر :سليمة لوكام ، تلقي السرديات في النقد المغاربي ،ص 102 ، 103.

<sup>(2)</sup> ينظر: جيرار جينيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج، ص37.

<sup>(3)-</sup>Gérard Gentte, figures 3 , ( Discour du récit essqi de méthode) Éditons du Seuil , Pqris 1972 , p :71 ,72. مناقى السرديات في النقد المغاربي، ص108-

#### - المحاضرة رقم (04): التحليل البنيوي للخطاب السردي من منظور جيرار جينيت:

لقد تعددت قراءات المنظور البنيوي الصرف في تحليلها لمكونات النص الأدبي، انطلاقا من اختلاف المنطلقات والتصورات النظرية والأيدولوجية للباحث، وعلى الرغم من هذا التباين، فقد لامست هذه القراءات التقنيات والبنيات السردية للخطاب القصصي. ويمكن اعتبار الاتجاه البنيوي نموذجا في تحليله لمكونات هذا الخطاب القصصي لما يكشفه من ثراء خاص في مجاله، ويجسد الاختلافات النظرية بشكل ملموس.

وسنقف على بعض تحديدات الإجراء البنيوي بتتبع الخطوات الآتية:

أولا: تقطيع الخطاب السردي: يعد التقطيع(Le découpage) خطوة أولى أساسية في إطار التحليل، ويمثل إجراء عمليا من إجراءات التحليل الأولى، يحدّد لنفسه هدفا هو تقطيع النص أو الخطاب المحلّل إلى مجموعة مقاطع وفق معايير للتقطيع، ويشكل المقطع مفهوما إجرائيا مرتبطا بإجراء التقطيع، وذلك باعتباره جزء من النصالذي يشكل حكاية والمقطع بتحديد غريماس (Grémas): «كل مقطع سردي قادر على أن يكوّن لوحده حكاية مستقلة وأن تكون له غايته الخاصة به، غير أنّه يكون قادرا أيضا على الاندماج داخل حكاية أكبر توسعا مؤديا وظيفة خاصة داخلها (الله فعاية أعم.

1-محددات التقطيع: إنّ في عملية تقطيع النص يقف المحلّل على وجود محدّدات تمثل عناصر خطابية قادرة على إقامة حدود تفصل بين المقاطع المكونة للخطاب، ولتقطيع النص نتتبع أحد المحدّدات الآتية:(2)

<sup>(1)-</sup> ينظر:عبد المجيد نوسي ،التحليل السيميائي للخطاب الروائي(البنيات الخطابية ،التركيب ، الدلالة)،شركة النشر والتوزيع المدارس،

الدار البيضاء، المغرب،ط2002،ص13.

- 1- يقدم الخطاب مجموعة من العناصر الظاهراتية التي يمكن اعتمادها بصفتها محددات التقطيع ،وتتمثل في:العناصرالترقيمية ذات البعد الأيقوني،والمتعلقة بالجانب التيبوغرافي كالحروف التي تكون دسمة أو رقيقة ،وكذلك في تنظيم الخطاب وفق الفقرات والفصول أو أرقام فصول أو عناوين ...
- 2-يتوفر الخطاب أيضا على عناصر خطابية يمكن أن تميز مقطعا من الآخر، هي أنواع الروابط التركيبية النحوية التي تحقق الاتصال الانفصالي مثل: (غير أنّ، ولكن ...) التي تستعمل على المستوى التركيبي، لإبراز علاقة الاتصال بين مقطعين يوجد بينهما تعالق، لكن كل مقطع يتميز عن الآخر، ويتحقق ذلك حين ابتداء المقطع اللاحق عن السابق برابط من هذه الروابط.
- 3-يمكن تحديد المقاطع من خلال هيمنة الشخصيات في النص ؛ حيث نقسم النص من خلال الحضور المكثّف لشخصية ما على حساب شخصيات أخرى. 4-يمكن تحديد المقطع من خلال الحدث، فكل حدث يمثل حكاية هو مقطع لوجود التحول.
- 5-يمكن تحديد المقاطع من خلال الانفصال المكاني المتمثل في المقولة الاثنانية: (هنا / هناك) ،والانفصال من خلال المقولة الاثنانية: (قبل/ بعد).

#### ثانيا: دراسة الزمــن في الخطاب السردي:

إن حركة الزمن مستمرة في الحياة، فالزمن الحاضر (الآن) بعد لحظات ودقائق سيصبح ماضي ويندرج في زمن (اللا الآن) ،فالزمن الطبيعي كقولنا: (ساعة ،وصباح ،ومساء، والليل ،ويوم ،والغد ،والأمس،والأسبوع ،والشهر ،والسنة، والفصول الأربعة،والسنين...) هي مؤشرات للزمن في الحياة. ولذلك لقى اهتمام الباحثين من مختلف الاتجاهات.

أشار "غاستونباشلار" في كتابه : (جدلية الزمن ) إلى تحديد "برغسون" للزمن النفسي من منظور فلسفي نحو قوله : « لا ريب أن برغسون يمنع نفسه من وصف الماضي في

مادة المكنّه مع ذلك يصور الحاضر في الماضي المفتى النفس كشيء وراء مذ ظواهره (...) لا يكون الزمن الحاضر سوى ظاهرة الماضي العلى المنوال في علم النفس البرغسوني الفسح الزّمان الممتلىء العميق المتواصل الغني المكانا للجوهر الروحي الفي أي من الظروف لا تستطيع النفس أن تنفصل عن الزمان: فهي دائما شأن كل سعداء العالم مملوكة لأنها تملك وربما يكون التوقف عن السيلان، معناه التوقف عن الوجود؛ فحين نغادر قطار العالم، قد نغادر الحياة ، إن التجمد معناه الموت (1) افالنفس البشرية لا تستطيع أن تنفصل عن الزمن في الوجود لأن انفصالها هو الموت في الزمن في التصور الفلسفي المتعلق بالنفس اعرف توسعا مع "فرويد" في مسألة حالات الشعور واللا شعور الماكبت الشعوري في تجارب النفس المسرح، ومدى تأثير ذلك على أثر في الدراسات الأدبية والنقدية في الخطاب مثل المسرح، ومدى تأثير ذلك على المتلقي أو الجمهور المال عجاب أو الاندهاش أو الملل يعكس مدى نجاح أو فشل المسرحية ، فقد لا نشعر بالزمن الذي يمر بسرعة في المسرحية القيمة أوقدنشعر بطول الزمن وثقله على أنفسنا إلى غاية نهاية المسرحية المملة .

فالزمن في حياتنا في كل لحظاتها، لكن ماذا عن الزمن المتخيل في الخطاب السردي؟. « يجب الاعتراف أن "الشكلانيين الروس " كانوا من الأوائل الذين أدرجوا مبحث الزمن في نظرية الأدب ،ومارسوا بعضا من تحديداته على الأعمال السردية المختلفة.وقد تم لهم ذلك حين جعلوا ارتكازهم ليس على طبيعة الأحداث في ذاتها،وإنما على العلاقات التي تجمع بين تلك الأحداث أو سردها :فإنما أن يخضع السرد لمبدأ السببية.فتأتي الوقائع مسلسلة وفق منطق خاص،أو أن يتخلى عن الاعتبارات الزمنية بحيث نتابع الأحداث دون منطق داخلي،ومن أعلام الشكلانية الروسية"بوريس توماشفسكي" (Boris)،الذي يعرفه ليعرفه (Fable)،الذي يعرفه

<sup>(1)</sup> غاستونباشلار ،جدلية الزمن ،تر:خليل أحمد خليل،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ،بيروت ،ابنان ،ط2010، 14،000، 14.

بأنه مجموع الأحداث المتصلة فيما بينها ،والمبنى الحكائي(Sujet)،الذي يتألف من الأحداث نفسها لكنه يراعي نظام ظهورها في الأثر الأدبى»(1).

أما التحليل البنيوي للخطاب السردي فإن دراسة عنصر الزمن تأخذ تصورا مختلفا، حيث حدد "جيرار جنيت" (G.Genette)) الزمن في الحكاية نحو قوله : «أن من الممكن أن نقص الحكاية من دون تعيين مكان الحدث ،ولو كان بعيدا عن المكان الذي نرويها فيه ،بينما قد يستحيل علينا ألا نحدّ زمنها بالنسبة إلى زمن فعل السرد؛ لأن علينا روايتها أما بزمن الحاضر وإما المستقبل وربما بسبب ذلك كان تعيين زمن السرد أهم من تعيين مكانه ،وقد يسبق زمن السرد زمن الحكاية ،أو يلحقه ،أو يزامنه، أو يتداخل الواحد منهما بالآخر ، من هناأهمية الزمن في الحكاية وتقدّمه على الفضاء (2) وكما أشار إلى علاقات الزمن في ثلاثة أشكال: ( الترتيب – المدة – التواتر )،والتي نحددها كالآتي:

#### 1-الترتيب (Ordre) :

يشير هذا الشكل إلى العلاقة بين ترتيب الأحداث في القصة أو الحكاية وترتيبالزمن في عملية الحكي أو السرد ،وذلك نحو قول "جنييت ": « تعني دراسة الترتيب الزمني لحكاية ما مقارنة نظام ترتيب الأحداث أو المقاطع في الخطاب السردي بنظام تتابع هذه الأحداث أو المقاطع الزمنية نفسها في القصة» (1).وترتيب الزمن يفترض وجود حالتين في الدراسة هما:

1-1 حالة المطابقة (Achronie): توضح هذه العلاقة الترتيب الزمني في حالة المطابقة بين زمن القصة أو الحكاية و زمن الخطاب أو السرد $^{(2)}$ ، ونجد ذلك في السرد

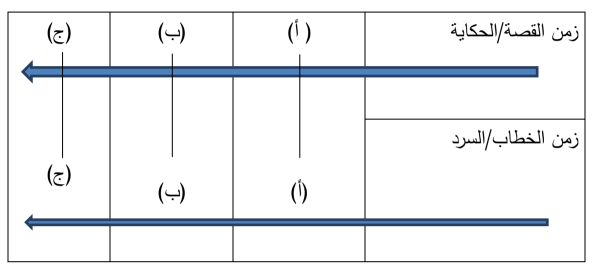
<sup>(1)</sup> ينظر: أحمد حمد النعيمي، إيقاع الزمن في الرواية العربية المعاصرة، ص44،43

<sup>(</sup>عربي، انجليزي، فرنسي)، دار النهار النشر، بيروت، ابنان، ط10، 2002، ص103، من النشر، بيروت، ابنان، ط1، 2002، ص103

<sup>(1)</sup> جير ال جينيت ،خطاب الحكاية بحث في المنهج،تر:محمدمعتصم،منشورات الاختلاف،الجزائر،ط3،2003،ص47

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup>ينظر الطيف زيتوني،معجم مصطلحات نقد الرواية (عربي،انجليزي،فرنسي)،ص50

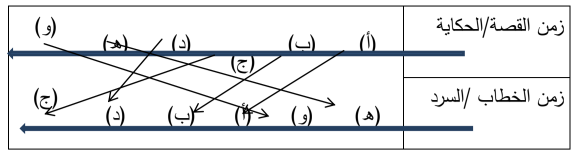
الذاتي وعلى سبيل المثال ( السير الذاتية)، وكما يمكن الاشارة هنا أننا قد نجد ندرة الاسرجاعاتوالاستباقات التي تكاد تنعدم ، فيتتبع القارئ فيها سرد الأحداث في نوع من الرتابة والنظام الزمني ،ويمكن تمثيل ذلك كالآتي:



فالشكل يوضح حالة المطابقة الزمنية للتوازي المثالي بين زمن القصة/الحكاية وزمن الخطاب/السرد.

2-1-حالة المفارقة أو المخالفة (Anachronie): تفترض الحالة وجود مخالفة زمنية وهي حالة شائعة في الرواية على تفاوت ،وينتج عن المخالفة أو المفارقة الزمنية بين زمن القصة أو الحكاية وزمن الخطاب أو السرد شكلين هما: الاسترجاع (Analepse) عودة النص إلى ماضيه ،والاستباق (Proleps) ذكر خبر لم يحن وقته بعد (1). و يرد ذلك في السرد الموضوعي أو على سبيل المثال الأشكال السردية المختلفة :(القصة المقامة ،الرواية، الفيلم..)،وكما تعد الرواية الشكل السردي الضخم الذي يحتوي على وفرة الاسترجاعات و الاستباقات، والفيلم يترجم ذلك في شكل بصري ،ولتوضيح المخالفة الزمنية ، الشكل الآتى :

<sup>(1-</sup>ينظر: المرجع السابق ،ص50.



يعتبر زمن القصة ، زمن حقيقي وطبيعي خاضع لترتيب وتسلسل مثالي ومنطقي، أما زمن الخطاب فهو زمن فني وتخيلي يتم بإعادة تشكيل الأحداث من جديد، وهنا يتدخل السارد في عملية بنائها، ويتفرع من المخالفة كل من الاسترجاع والاستباق، وهما كالآتي:

- الاسترجاع:عودة النص إلى ماضيه ،والاسترجاع مخلفة لسير السرد يقوم على عودة الراوي إلى حدث سابق مما يولّد داخل الرواية حكاية ثانوية، ووظيفته في الغالب وظيفة تفسيرية تسلط الضوء على مامضى أو فات من حياة الشخصية في الماضي<sup>(2)</sup>. وله أنماط: (خارجية ، داخلية ،مختلط...)
- الاستباق: ذكر خبر لم يحن وقته بعد، والاستباق شائع في النصوص المروية بصبغة المتكلم، ولاسيما في كتب السير والرحلات ؛حيث الكاتب والراوي والبطل أدوار ثلاثة يمثلها فرد واحد ويتخذ الاستباق أحيانا شكل حلم كاشف للغيب أو شكل تتبؤ أو افتراضات صحيحة نوعا ما بشأن المستقبل<sup>(1)</sup>، وله أنماط: (خارجية ،داخلية ،تمهيدي ،إعلاني...).

وكما ترد في المفارقات الزمنية ،مسألة أخرى متعلقة بما يسميه "جيرار جينيت" (المدى والسعة)، إذ يقول: « ...يمكن المفارقة الزمنية أن تذهب في الماضي ،أو في المستقبل ، بعيدا كثيرا أو قليلا عن لحظة (الحاضر)،أي عن لحظة القصة التي تتوقف فيها الحكاية لتخلى المكان للمفارقة الزمنية): سنسمى هذه المسافة الزمنية مدى المفارقة الزمنية ،ويمكن

<sup>(2)</sup> ينظر :المرجع نفسه ،ص18

<sup>(1)</sup>ينظر:المرجع نفسه ،ص16،15-

المفارقة الزمنية نفسها أن تشمل أيضا مدة قصصية طويلة كثيرا أو قليلا- وهذا ما نسميه سعتها ... »(2).

2-المحددة الروي المروي له ،ومدة الرواية الخطية مرتبطة بسرعة الحكاية، وقد قيل أنّ سرعة الحكاية تقاس بقسمة حجم النص المكتوب على الزمن الذي استغرقه الحدث. (3) ولقياس سرعة الزمن في المدة أربع حركات، يمكن تخطيط القيم الزمنية لها تخطيطا كافيا جدا عن طريق الصيغ الرياضية ،التي يدل فيها (زق) على زمن الحكاية، كالآتي (5):

-ا**لوقف**: زح=ن،زق=0، إذن: زح $\infty$ زق.

-ا**لمشهد:** زح =زق.

-المجمل/الخلاصة: زح < زق.

. زح  $\infty$  زن = زن = زن = زن = زن = الحذف : زح = زن =

وتتحدد الحركات كالآتى:

#### 1-2-الاستراحة أو الوقف(Pause):

وهو أبطأ سرعات السرد، ويتمثل في وجود خطاب لا يشغل أي جزء من زمن الحكاية، والوقف لا يصوّر حدثا، لأنّ الحديث يرتبط دائما بالزمن بل يرافق التعليقات التي يقحمها

<sup>(2)</sup> جير ار جينيت ،خطاب الحكاية بحث في المنهج ،تر ،محمد معتصم، ص59

<sup>(3)</sup> ينظر الطيف زيتوني: معجم مصطلحات نقد الرواية ، ص108-

<sup>(4) -</sup>جير ار جينيت :خطاب الحكاية بحث في المنهج ،تر :محمد معتصم،ص109

المؤلف في السرد وينطبق هذا الموقف على المقاطع الوصفية، إذا تتاولت منظرا لا يلفت أحدا من شخصيات الحكاية<sup>(1)</sup>.

-2-2 المشهد يا الدي الدي الدي الدواية حين (Scéne): هو أسلوب العرض الذي تلجأ إليه الرواية حين تقدم الشخصيات في حالة حوار مباشر، والمشهد يماثل في سرعته سرعة الحكاية (2).

2-3-الخلاصة (Sommaire): وهي إحدى سرعات السرد وهو متغير الحركة بينما السرعات الأخرى محدّدة مبدئيا لهذا يستخدمه السرد بكثير من المرونة لكل سرعة تتراوح بين المشهد والحذف وبقيت الخلاصة إلى أواخر القرن التاسع عشر جسر العبور الطبيعي من مشهد إلى آخر، واللوحة الخلفية التي تتحرك أمامها المشاهد، والتي تجمع أجزاء السرد إلى أن أصبح تقنية زمنية (3).

2-4-القطع أو الحذف (Léllipse): وهو أقصى درجات السرعة ،ويعني إغفال فترة من زمن الحكاية وإسقاط كل ما تتطوي عليه من أحداث، ويلجأ الراوي إلى الحذف حين لا يكون الحدث ضروريا لسير الرواية، أو لفهمها والحذف أنواع: (حذف محدد، حذف منى، حذف افتراضى...)(4).

3-التردد أو التواتر (Fréquence): هو العلاقة بين معدل التكرار الحدث ومعدل تكرار رواية الحدث، فالحدث يقع وتروى حكايته، وقد يتكرر وقوعه مرات عدّة وتتكرر روايته مرات عدّة أو تروى حكاية واحدة تختصر كل وقائع الأحداث المتشابهة ، لذلك يمكن أن تتحدّد العلاقات الترددية بين الحدث وروايته (1)على أربع حالات

<sup>(1)-</sup>ينظر: عبد اللطيف زيتوني ،معجم مصطلحات نقد الرواية ،ص176،175.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>- المرجع نفسه ،ص154.

<sup>(3) -</sup> ينظر: المرجعنفسه ، ص159.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup>- بنظر: المرجعنفسه ، 15،74.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>ينظر:المرجع السابق ، ص52-

#### عند "جيرار جينيت" هي<sup>(2)</sup>:

- وهو أن يروي مرة واحدة ما وقع مرة واحدة،كما في الصيغة الرياضية (-1/5) على سبيل المثال: (أمس نمت باكرا).
- أن يروى مرّات لا متناهية ما وقع مرّات لامتناهية (ح ن/ ق ن). لنأخذ على سبيل المثال: (نمت باكرا يوم الاثنين ،نمت باكرا يوم الثلاثاء، نمت باكرا يوم الاربعاء...)
- أن يروى مرّات لا متناهية ما وقع مرة واحدة (حن/ق 1).على سبيل المثال: (أمس نمت باكرا ،أمس نمت باكرا ،..).
- أن يروى مرة واحدة ما وقع مرات لا نهائية (ح1/ق ن) ،مثال: (نمت باكرا يوم الاثنين ،الثلاثاء...)أو نجد استخدام صيغ أخرى : (كل يوم ،الأسبوع كله ،كنت أنام باكرا كل يوم من أيام الأسبوع).

وهناك من يدمج بين الحالة الأولى، والثانية في ظل السرد الافرادي ،وتقسم الحلات بعد ذلك إلى ثلاث هي (3):

- السرد الافرادي: أن نروي مرة واحدة ماحدث مرة ،أو نروي مرات كثيرة لأحداث كثيرة وأي خطاب واحد يسرد واقعة واحدة أو عدة خطابات تسرد وقائع كثيرة.
  - تكرار السرد: وهو أن نروي تكرارا ما حدث مرة واحدة .
  - تكرار الحدث: وهو أن نروي مرة واحدة وقائع أو أحداث متعددة.

#### -دراسة الحركات السربية في "المقامة البغدادية "لبديع الزمان الهمذاني:

يستهل" الهمذاني" المقامة البغدادية بمنطلق زمني هو فصل الخريف ،وذلك نحو قوله: ( اشتهيت الأزاد ) أثم بعد ذلك يبدأ العمل من الترتيب الزمني ،فنلحظ وجود حالة التوازن

<sup>(2)</sup> جير اجينيت، خطاب الحكاية بحث في المنهج ،تر: محمد معتصم ، ص131،130.

<sup>(3)</sup> ينظر: لطيف زيتوني، معجم مصطلحات نقد الرواية (عربي،انجليزي،فرنسي) ،ص52

<sup>(1)</sup> بديع الزمان الهمذاني ،المقامة البغدادية ،( المقامات )، ص56.

المثالي في المقامة البغدادية ،بين زمن القصة ( العصر العباسي) وزمن الخطاب أو السرد للحدث ،حيث يسيران على خط زمني منتظم إلا أنه تعذر وجود بعض من الاسترجاعاتوالاستباقات: مثال ذلك استباق اعلاني نحو قوله : ( ظفرنا والله بصيد) فهو اعلاني كونه سيخبرنا بصراحة عن حدث سيشهده السرد بكل وضوح ،وكما نجد إسترجاع داخلي تلقائي يحيل إلى عودة السارد إلى حدث سابق ،فتتخيم الذاكرة و تنفتح على داخلي نلقائي يديل الموادي وفاة والده نحو قوله : ( قد نبت الربيع على دمنته) (3)؛ بمعنى قد نبت العشب على قبره ،ثم يعود السرد لينتظم على التوازي.

ولدراسة المدّة في المقامة يجدر بنا الوقوف على أربع حركات سردية لقياس سرعة الزمن كما أتى بها "جنييت" ،وهي:

1-الخلاصة: فالخلاصة في المقامة هي اختصار للزمن (سنوات أو أشهر أو ساعات)في كلمات أو أسطر ،ومن ذلك: (أناسيك طول العهد واتصال البعد)<sup>(4)</sup> ،اختزال لزمن طويل قد يكون أشهر أو سنوات .

2-الوقف:ونجد الاستراحة في السرد بالوقوف الزمني عند مشهد ما، كما في وصف الشواء والحلوة في السوق، مثل: (زن له من تلك الحلواء واختر له من تلك الأطباق ونضد عليها أوراق الرّقاق ،ورش عليه شيئا من ماء السّماق)<sup>(1)</sup>.

3-الحذف: وهو اسقاط فترة زمنية ،غير محددة ،مثال: ( فلما أبطأت عليه)<sup>(2)</sup> هنا لم يحدد الفترة الزمنية هل هي ثواني أم دقائق أم ساعات.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه ،ص ن.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ،ص57.

<sup>(4)-</sup>المصدر نفسه ،ص56.

<sup>(</sup>المقامات) ، المقامة البغدادية (المقامات) ، ص 57. المقامات الهمذاني ، المقامة البغدادية (المقامات المهمذاني ، المقامة المهمداني ، المقامة المهمدادية (المقامات المهمدادية المهمداد

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه ،ص 58.

4-يتحدد المشهد في "المقامة" من خلال العرض والمتمثل في الحوار بين الشخصيات ،وهو الأسلوب المتوفرة في المقامة ،من ذلك: (قال: أين ثمن ما أكلت ؟.فقال أبو زيد :أكلته صيفا ...)(3).

#### المحاضرةرقم (05): السرد العربي بحث في الموروث:

أولا: مفهوم السرد العربي عند القدامى:

يعتبر السرد العربي أحد القضايا والظواهر التي بدأت تستأثر باهتمام الباحثين والدارسين العرب (...) ، فالسرد العربي قديم قدم الانسان العربي، وأول النصوص التي وصلتنا عن العرب دالة على ذلك، مارس العربي السرد والحكي، شأنه في ذلك شأن أي إنسان في أي مكان، بأشكال وصورمتعددة، وانتهى إلينا مما خلّفه العرب تراث مهم، لكن السرد العربي

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ،ص ن.

كمفهوم جديد لم يتبلور بعد بالشكل الملائم، ولم يتم الشروع في استعماله إلا مؤخرا وبصور شتى (1)

وللسرد العربي استعمالات قديمة وحديثة، مثل: (الأدب القصصي، وأدب القصة، والنثر الفني، والقصة عند العرب، والحكايات العربية)، وما شاكل هذا المفهوم ،ومع ذلك أنّنا عندما نقول مفهوما، فإنّ هذا المفهوم الجديد نوظفه ليكون مفهوما جامعا من جهة، وليكون دقيقا وشاملا من جهة ثانية (2). وأن هذه الاستعمالات القديمة كانت مبثوثة في الدراسات الأدبية.

حيث نجد في التراث العربي أن الاهتمام كان يصب "على الشعر باعتباره ديوان العرب، لكن ديوانا آخر ظلّيزاحمه المكانة نفسها على الصعيد الواقعي، بل أنّنا نجده في أحيان عديدة يتبوأ مكانة أسمى، سواء من حيث الإنتاج أو التلقي، نشير هنا باقتضاب إلى المساجلات التي تمت بصدد الشعر والنثر، والمفاضلات التي أثيرت بينهما منذ القرن الثالث الهجري، لكنّ المعرفة الأدبية القائمة على التقليد الثقافي السائد لم توله ما يستحق من العناية والاهتمام، فظلّ أبدا مجالا مشرعا للإبداع وإن بقي يقابل بالإهمال. وأحيانا بالإزدراء، وهناك أدبيات كثيرة ومصادرات عديدة ونوادر تحكى حول القاص في مختلف المصنفات العربية القديمة وفي الواقع رغم كل هذه المصادرات والنوادر ظلّ السرد فارضا نفسه، ومضمارا أصيلا أبدع فيه العربي، وعلى مدى عصور طويلة نصوصا في منتهى البراعة والحس والجمال، ولقد وصل العديد منها إلى مستوى العالمية، وصار إنتاجا إنساني البعد والنزعة، وعلى درجة سامية من الإبداع الإنساني الرفيعمثل: (ألف ليلة وليلة أو الليالى العربية كما تعرف بذلك عند الغرب)(1).

<sup>(1) -</sup> ينظر: سعيد يقطين، السرد العربي، مفاهيم وتجليات، الدار العربية للعلوم ناشرون ، بيروت،دار الأمان، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2012، ص57،55.

<sup>(2)-</sup> ينظر:المرجع نفسه، ص ن -

<sup>(1)</sup> ينظر: سعيد يقطين ،السرد العربي مفاهيم وتجليات ،ص61.

ويشير هنا "سعيد يقطين" إلى المؤلفات والمصنفات العربية التي تعد مصادر هامة في السرد ، حيث يقول: «ومن أمثلة ذلك كتابين مشهورين في ثقافتنا العربية، أولهما "البيان والتبيين" للجاحظ لقد تم التعامل مع هذا الكتاب بصورة خاصة باعتباره مصدرا بلاغياأو نقديا. لكن يمكن النظر إليه بصفته خزانة سردية أيضا. وثاني الكتب" الأغاني" للأصفهاني، إنّه ليس ديوانا للشعر العربي كما يتم الاشتغال به عادة، ولكنه علاوة على ذلك ذخيرة للنصوص السردية واقعية كانت أو متخيلة، وآن الأوان للنظر في العديد من هذه الإنتاجات العربية باعتبار ما تستوعبه من نصوص سردية غنية وهامة» (2).

وعلى هذا الأساس فقد عرف العرب القدامي مصنفات تمس جوانب من السرد العربي أشكال تدرج ضمن السرد العربي تعرف بالأجناس النثرية كالرسائل والتوقيعات والخطب والوصايا والمقامات والقصص وهذه الأخيرة التي عرفها العرب " منذ العصر الجاهلي بطابعها الشفهي، فقد كانوا يتسامرون ببطولاتهم في حروبهم وأيامهم التي أصبحت "مادة محبوبة للمسامرة"، إلى جانب رواية بعض الأساطير والخرافات عن الجن والشياطين ما يتداولونه بينهم عن أحادث الهوى وأخبار وتفسير القرآن من خلال قصص الأنبياء مع الاستعانة ببعض القصص القصيرة والحكايات على اعتبار أنها وسيلة من وسائل التأثير في السامعين "(1) فمن القصص أيضا قصة "حي ابن يقظان" لابن طفيل وعند ابن سينا وقصص (كليلة ودمنة) "لابن مقفع" و (رسالة الغفران) "للمعري" وكتاب (البخلاء) "للجاحظ"، و (المقامات) "لبديع الزمان الهمذاني"، والسير الشعبية، مثل :سيرة عنترة ،بني هلال، ظاهر ببيرس، سيف بن ذي يزن.

#### ثانيا -السرد في التراث العربي (نماذج):

<sup>(2)-</sup> المرجع نفسه، ص64،63.

<sup>(1)-</sup>مصطفى البشير القط ،مفهوم النثر الفني وأجناسه في النقد العربي القديم،ديوان المطبوعات الجامعية ،الجزائر ،دط،2010، ص126،

1- القصة العربية القديمة: عرف الحكي والقصص في التراث العربي القديم فقد كان للعرب « القدامى قصص وخرافات وأساطير كالقصص التي يرويها و يحكها (النضر بن الحارث) عن الفرس ، و (الشاهنامة) ليصرف بها الناس عن سماع القرآن (...)، وكقصة أمية ابن أبي الصلت .وكقصص الوعاظ .وأصحاب السير الذين يهدفون من وراءها العظمة والاعتبار ،وفي ظل الإسلام ظهرت قصص الوعاظ وأصحاب السير والتاريخ ،والحكايات، وكتابة أيام العرب. وحروبهم .وأحاديث الخلفاء والفتوحات الإسلامية» (2).

#### كماور دتالقصة فيالقرآن

"لأبيفرجا لاصبهاني"

الكريمكقصة أهلالكهف، وقصة "يوسف"، وقصة "موسى"، وقصصا لأممالسابقة والمثلالقرآنيالذ ييحمل عبر ومعاني، فالنص « القرآنيورد تفيهمراد فاتعدة تدلعل القصة، قصص، حدث، نبأ، مثل، أسطورة ) ، وفياللغة العربية وجد تمراد فاتمثل : (القصة، حكاية، رواية، خرافة) »(3).

فلمصطلح القصة مرادفات واستعمالات مختلفة في الأدب منها ما هو متعلق بالجانب الشفهي ، وما هو متعلق بالجانب الشفهي الشفهي ، وما هو متعلق بالجانب المكتوب، «وفيالعصرالعباسياتسعميدانالقصة العربية وألفتفيها كتبكثيرة منها كتابا: (المحاسنوا لأضداد، والحيوان)" للجاحظ" و (العقد الفريد) "لابنعبدربه" ، و (الأغاني)

وتعدهذهالكتبالمصادروالجذورالأولىللقصةالعربيةالقديمةالبسيطةالتيتعدبحقالمصدرالأوللل قصةالعربيةالعربيةالحديثةبعدتطورها»<sup>(1)</sup>. والتي استفادت أيضا من المعايير الفنية الغربية في بناءها السردي، فكانت محط الدراسات النقدية مثل الرواية وهو ما توضحه

<sup>(2)</sup> محمد رمضان الجربي ،الأدب المقارن،دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع ،دم،ط1،2002،ص124.

<sup>&</sup>lt;sup>(3</sup>-عبد المالك قجور ،القصة ودلالتها في رسالة الغفران وحي بن يقظان ،مطابع الاخوة مدني،البليدة ، الجزائر،ط1،2010،ص26.

<sup>(1)-</sup>المرجع السابق ،ص ن.

فقداجتمعللعربمنأحوالحياتهموأيامهمتراثقصصيتداولتهألسنةالرواقوالقصاصينإلىالعهدالأمويو العباسي؛حيثاهتمبعضالكتابلجمعذلكالشتاتالمنثور والزيادة عليهوالتحويرفيه؛وضخمذلكالتراثا ختلاطالعرببالفرسوالهندوالروم . فاقتبسوامنقصصهم،ونقلواعنهم

و صهر واما اقتبسو هو نقلو هفيبو تقة عوائد همو نظريتهم . فكانمنذ لككله أدبق صصيوا سعالنطاق . لهمسحته الخاصة وقيمته الحقيقية . ويقسما لأدبالق صصيال للقسمين

:القصيصالموضوعوالقصيصالمنقول»(2).

فالموضوعمنانتاجالعربوابداعهممثلقصة (حيابنيقظان ) "لابنطفيل" ،و (رسالةالغفران ) "لأبيالعلاءالمعري" ،والسيرمثل: ( سيرةعنترة،والزيرسالم)

. وأما المنقولفهو الدخيل على الأدبال عربيفهو ما أخذها لعربمنحضارة الهند ، والفرس ، واليونانو قاموابتر جمته واغتر فوامنه و نقلوهمثل: ( ألفليلة وليلة ، وكليلة ودمنة).

#### 2-قصص" ألف ليلة وليلة "أنموذجا:

إن من القصص في التراث العربي والتي عرفت شهرة في الآداب الغربية من خلال الترجمة ،قصص (ألف ليلة وليلة)التي تعد من « القصص القديمة في الأدب العربي والذي كتب في عصور مختلفة .ومن المقطوع به أن المسلمين يعرفون هذا الكتاب قبل منتصف القرن العاشر الميلادي ، كما أن الكتاب مترجم عن الفارسية كما يقول المسعودي .النديم. وكان يُعرف في الفارسية باسم (هزارا فسانة) أي ألف خرافة .وقد تناول هذا الكتاب الأدباء بالدراسة والشرح والتعليق .والتصنيف في معناه و تأثروا به ثم نزل إلى الأدب الشعبي .فغير منه وزيد فيه »(1)،والعناصر الهندية موجودة في الكتاب تتمثل في عدّة أشياء منها:(2)

<sup>(2)-</sup>حنا الفاخوري ،تاريخ الأدب العربي، منشورات المكتبة البوليسية ،بيروت ،لبنان ،ط1987،128، 725،724.

<sup>(1)</sup> محمد رمضان الجربي ،الأدب المقارن ،ص124.

<sup>(2)-</sup> المرجع نفسه ،ص ن.

1-تداخل القصص في بعضها .

2-طريقة التساؤل.

3-قصص الحيوان الهندى .

4-الاطار العام الذي تبدأبه ألف ليلة وليلة من خيانة زوجة الملك (شاه زمان) وزوجة أخيه (شهريار) وعزم الأخير أن يقترن كل ليلة بفتاة يقتلها حين الصباح .ثم زواج (شهريار بشهرزاد) وحيلة "شهرزاد" بسرد تلك الحكايات حتى لا يقتلها والأدب الهندي يشير إلى ذلك.

و يحتوي كتاب (ألف ليلة وليلة) مجموعة حكايات وأسمار مختلفة المواضيع والأساليب ، والأغراض لا تتجاوز ( 264)حكاية ،وقد أريد بعدد الألف التكثير لا التحديد (3). فالكتاب عبارة عن بنيان على نمط قصر يحتوي على أجنحة:الجناح الأول يشتمل على نصوص من أصل فارسي وهندي ،والجناح الثاني على روايات ترجع إلى عهد العباسيين ،أما الثالث والأخير .فهو يصور لنا تاريخ مصر إبان عهد الفاطميين(...) واتفق كل المتخصصين على هذا الترتيب وبأن المؤلف غير معروف .فلا يوجد عمل كهذا شارك في انتاجه عدّة مؤلفين .علاوة على أن هؤلاء المؤلفين ليسوا جماعة أشخاص وإنما هم جماعة شعوب كاملة تمثل أجيالا وأجيالا من الرواة استطاعوا أن ينقلوا عبر القرون والأحقاب وعبر الأراضي والبحور هذا الانتاج الضخم»(1).

تتميز قصص (ألف ليلة وليلة) بسحر الحكي والجمالية السردية الكامنة في الجوانب العجائبية والغرائبية والوصف السردي والخيال الفني في نسج الحكايات التي تتداخل وتتسلسل، تجذب القارئ نحو التمتع والتخيل في رسم الأروقة والقصور والشخصيات الحكائية والعجائبية.

<sup>(3) -</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص125،124.

<sup>(1)</sup> ينظر: أمزياني فرحاني، من تقديم كتاب (الف ليلة وليلة) ، دار الأنيس، موقم للنشر والتوزيع، الجزائر، ج1، 2005، ص2، 1 -

# 3- سيرة "بني هلال" ( أ نموذجا):

تعود "تغريبة بن هلال" في مقدمتها إلى أحداث حصلت في بلاد "نجد" منذ زمن بعيد ،وتحصر تاريخها في "سنة ستين" مع أربعمائة، كتبها في الديوان "زيد بن نافع" (2)، «وتبدو التغريبة من أول وهلة على أنها حكاية طويلة يدور موضوعها الكاشف حول رحلة الهلاليين التي انطلقت أحداثها من "نجد" ،وبلغت نهايتها في "تونس"، إلا أنه إذا تمعنا في بنيتها ،نجد أنها تتألف من جزأين يتمثل الأول في حكاية الصراع بين الهلاليين والملوك قبل الاستقرار ويتعلق الجزء الثاني في الحكاية بالصراع بين الهلاليين أنفسهم بعد الاستقرار في الغرب ،وترتبط الحكايتان فيما بينهما ارتباطا عضويا ،وتضم التغريبة (ستة وعشرين) قصة وتبدو هذه القصص وكأنها مستقلة عن بعضيها البعض إلا أنها ذات علاقة وثيقة بمجموعها» (3).

إن وحدة التغريبة في مجموعها مستوحاة من المناخ الخاص بديوان القبيلة ،حيث إن الغالبية من الفرسان ينحدرون من الأصول النبيلة ،وسمو هؤلاء الأعيان والسادات يمتاز عن مجرد اتخاذ القرار بالهجرة ،وتنظيم السلطة وإدارة تفاصيل الحرب بل يكشف بواسطة الشعر والسرد معا من أفكار ومعتقدات، وخوارق ،وعادات، وأخلاقيات ،وأساليب العيش ومهارات وعادات ، ونظم قرابة وقوى غيبية وكل البنيات الاجتماعية التي تقوم عليها حياتهم ،ويبرز التجربة التاريخية التي ترمي ليس تقرير الحقيقة بل إلى مغزاها وتمجيد الماضي والأسلاف والاحساس العميق بالوجود ،أن الانشقاق الثنائي التغريبة يؤدي بالضرورة إلى ظهور صنف محدد من الأبطال ،حيث يحتل "أبو زيد "الصدارة في الحكاية الأولى في حين يصبح "دياب"، و"خليفة الزناتي" البطلين الأساسين في الحكاية الثانية ،وتعتبر كل حكاية عن عالمين متعاكسين في الهوية

<sup>(2) -</sup>ينظر:عبد الحميد بوسماحة ، مكونات البنية الفنية (رحلة بني هلال إلى الغرب وخصائصها التاريخية ،والاجتماعية والاقتصادية) ،ج2 دار السبيل، دط، الجزائر، 2008، ص18.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه ،ص4 -

(الهلاليون والملوك الأعاجم) في طبيعة السلطة (النظام القبلي-الملكية)في الديانة (الإسلام-الوثنية) في البناء الاجتماعي (الرعي وتربية الماشية-العمل الزراعي). (1)

<sup>(1)-</sup> المرجع السابق ،ص5.

# - المحاضرة رقم (06): السرد الحديث (الرواية):

بعد تحديد السرد العربي القديم وذكر نماذج منه في القصة ،مثل قصص" ألف ليلة وليلة وليلة ، وفي السير ،مثل "سيرة بني هلال" ،نحاول ضبط السرد العربي الحديث ،ولعل أبرز مثال في الأشكال السردية (الرواية ،والقصة الحديثة) فكل منهما استفاد من المعايير الفنية في البناء السردي ،إلا أن هذا لا ينفي بأن القصة في التراث تخلو من عنصر الشخصية أو الزمن وغيره ،ولكن نقصد بذلك تطور الشكل السردي بتطور النقد وظهور أساليب وطرق جديدة في السرد، وكذا نظريات حديثة في السرد كشفت عن كيفية دراسة التقنيات السردية ،لذلك فالأدب العربي استفاد من الأدب الغربي .

# -أولا:الرواية في الفكر الغربي:

تعد الرواية (Roman) شكلا من الأشكال القصصية مثل القصة والقصة القصيرة، فهي «أقرب في جوهرها إلى القصة منها إلى القصة القصيرة، وهذا الجنس الأدبي ولهي «أقرب في جوهرها إلى القصة منها إلى القصة القصيرة، وهذا الجنس الأدبي والعربي (الرواية) لم يحقق استقلالية، ويتميز بوجوده وبشكله الخاص في الأدبين الغربي والعربي إلا في العصر الحديث، حيث ارتبط مصطلح الرواية بظهور وسيطرة الطبقة الوسطى في المجتمع الأوروبي في القرن الثامن عشر، فحلت هذه الطبقة محل الإقطاع الذي كان أفراده يتميزون بالمحافظة والمثالية والعجائبية، وعلى العكس من ذلك فقد اهتمت الطبقة البرجوازية بالواقع والمغامرات الفردية، وصور الأدب هذه الأمور المستحدثة و اصطلح الأدباء على تسمية هذا الجنس بالرواية الفنية، في حين أطلقوا اسم الرواية غير الفنية على المراحل السابقة لهذا العصر، حيث تميز الأدب القصصى منذ القدم بسيطرة أدب

الطبقة الحاكمة، ولا تمثل القصص المعبرة عن الخدم والصعاليك إلا استثناء لا يمكن القياس عليه»(1).

فهناك نوع من السيطرة والاحتكار في الأدب ،وبالأخص الرواية لصالح الطبقة البرجوازية على الطبقة البروليتارية في المجتمع الأوربي. «فكانت السمة البارزة للرواية الفنية انكبابها على الواقع ، وعليه فالرواية تبدأ في أوربا منذ القرن " الثامن عشر " حاملة رسالة جديدة هي التعبير عن روح العصر ، والحديث عن خصائص الانسان وهناك من يعتبر رواية دونكيشوت " لسرفانتس" أول رواية فنية في أوربا ، كونها تعتمد على المغامرة والفردية ، وإذن فالرواية وليدة الطبقة البرجوازية ، وهي البديل عن الملحمة ،ولذلك اعتبر "هيجل" : ( الرواية ملحمة العصر الحديث) »(2) لأنها عبرت بشكل جديد عن الإنسان في المجتمع البرجوازي،وكما «استفاد "جورج لوكاتش" من هذه الفكرة (واعتبر بدوره الرواية ملحمة برجوازية ، فالرواية سليلة الملحمة ، وإذا كان موضوع الملحمة هو المجتمع فإنّ موضوع الرواية هو الفرد الباحث عن معرفة نفسه وإثبات ذاته وقدراته من خلال مغامرة صعبة وعسيرة»(1).

إنّ "لوكاتش" يعتبر الرواية جنسا منحدر من الملحمة، حين يعرفها بأنها ملحمة برجوازية، وبالنسبة له تمثل بنية الشكل الروائي القطيعة بين الذات والموضوع ،بين الأنا والعالم .تبرز هذه القطيعة في الطابع الإشكالي للبطل .وفي الطابع المنحط للبحث عن القيما لأصيلة فإذا كانت الملحمة تصور الوحدة بين الفرد والعالم ،فالرواية على خلاف ذلك تشخص التعارض النهائي بين الإنسان والعالم .بين الفرد والمجتمع .لذلك يجسد الشكل الروائي بنية جدلية تقوم على التعارض والتناقض ،ولا شيء فيها يتصف بالثبات (2).

<sup>(1</sup> مفقودة صالح، المرأة في الرواية الجزائرية -دراسة-جامعة محمد خيضر بسكرة، الجزائر ،ط1 ،2003، ص 36، .37

<sup>(2) -</sup> المرجع نفسه ،ص37.

<sup>(1)-</sup> المرجع السابق ،ص38.

<sup>(2)</sup> ينظر :محمد بوعزة ،تحليل النص السردي تقنيات ومفاهيم،الدار العربية للعلوم ناشرون ،بيروت ،لبنان/مشورات الاختلاف ،الجزائر،ط1

ويشير "ميشال بوتور" بأن «الرواية شكل خاص من أشكال القصة ،والقصة ظاهرة تتجاوز حقل الأدب تجاوزا كبيرا ؛فهي إحدى المقومات الأساسية لإدراكنا الحقيقة...»(3).

وبذلك نشأت الرواية في ظل الملاحم لاحتواء هذا الفن على الوصف للأمكنة والشخصيات وتصوير الأحداث والمشاهد. وكما ساهم في ظهورها الطبقة البرجوازية التي كانت تفرض سيطرتها في أوربا فنمت وتطورت الرواية بظهور أنواع مختلفة منها: (الرواية الرومانسية ،والرواية الواقعية ،الرواية التاريخية ،الرواية الوجودية...)، فمثلا(الرواية التاريخية)التي تأسست مع « ولتر سكوت (1771–1832) الذي عرف شهرة بفضل أعماله الروائية ذات النكهة التاريخية ويعود ذلك إلى عام (1814) ،حيث أثرت أعماله الروائية تأثيرا واضحا في قيام الحركة الرومنتيكية »(4)(...) ،فكان من العسير على الرواية أثناء القرن التاسع عشر الجنوح عن هذا المسار الذي كان (ولتر سكوت) رسمه ،ولعل الروائية التاريخية ومؤسسها ،فهموا بالمضي على محجته طمعا في الذي كان وقع الشيخ الرواية التاريخية ومؤسسها ،فهموا بالمضي على محجته طمعا في بعض تلك الشهرة ومن هؤلاء نذكر :(1)

- "ستندال" في الروايات (يوميات إيطالية ) ،و (الرجل الضاحك) ،و (ثلاثة وتسعين).
  - "فكتور هيجو" في رواية (سالامبو).
    - "قوتى" في رواية (المومياء).
  - "إميل زولا"في رواية (فتح بلاسانس).
  - "أناطول فرانس" في رواية (لقد ضمئت الآلهة).

<sup>2010،</sup> ص 16

<sup>(3)</sup> ميشال بوتور ،بحوث في الرواية الجديدة ،تر: فريد أنطونيوس،منشوراتعويدات ،بيروت، لبنان ،ط1،1971، ص 05.

<sup>(4)</sup> ينظر: عبدالملكمر تاض، نظرية الرواية، المجلسالوطنيللثقافة والفنونو الأداب، الكويت، دط، ديسمبر 1998، ص30

<sup>(1)</sup>ينظر، المرجع السابق، ص ن

فعرفت الكتابة الروائية التاريخية انتشارا واسعا ، و لعل نموذجا واحدا منها كافٍ على الشهادة بأن هذا النوع كان مزدهرا في كل بلد هو الكاتب الروسي "ليفي تولستوي"(1828-1910) في روايته (الحرب والسِلم) كتبت بين عامي(1865).

ومن الأنواع الروائية (الرواية الواقعية)، التي «يقول حولها الفيلسوف الوجودي وكاتب الرواية الفرنسي المشهور "جون بول سارتر": ((لقد آن الآوان أخيرا لأن أقول الحقيقة ،ولكن لا يمكن أن أقولها إلا في عمل خيالي ؛ أي روائي )).وهذا العمل الروائي الخيالي هو ما يعرف بالرواية الواقعية ،وحين يتخذ الكاتب من حياته الشخصية وتجاربه وخبراته ...مهادا لروايته تسمى الرواية حينئذ (بالرواية الشخصية) »(3) ، وهناك أشكال أخرى من الرواية الواقعية مثل: (الواقعية الطبيعية ، والواقعية الاشتراكية).

وكما ظهرت بذور التجديد في الرواية منذ الحرب العالمية الأولى في أوربا والولايات المتحدة الأمريكية على يد كتاب روائيين أمثال: (أندري جيد ،ومرسيل بروست ،وكافكا ،وجيمس جويس، وارنست هيمنغواي ،وجون دوصباصوص) ،وبعد الحرب العالمية الثانية تغير التفكير النقكير في شكل جديد للكتابة ،حيث تغير التفكير الفلسفي بظهور الوجودية وتغير التفكير النقدي بظهور البنيوية ،وتغير الشكل الروائي بظهور بوادر في كتابة جديدة للرواية ،وذلك في منتصف القرن العشرين على أيدي كتاب فرنسيين من بينهم : (آلان روب غرييه،ومشال بوتور ،ونتالي ساروت،وكلود سيمون) (1). فتغير رسم الشخصيات الروائية من كائن ورقي متخيل قريب من الواقع إلى رسمها في العمل الروائي كشيء ،أو ،رقم أو حرف. كذلك الأمكنة والأزمنة التي ابتعدت عن الواقعية والمثالية فمزقت،

<sup>21</sup> ينظر: عبد الملك مرتاض، نظرية الرواية ، م 31 الم

<sup>(3)</sup> المرواية الواقعية ،من الموقع http://www.alukah.net

<sup>(1)</sup> ينظر : عبد الملك مرتاض، نظرية الرواية ،ص 47-

كذلك اللغة السردية التي فرّت من النظام والرتابة إلى اللا نظام والبعثرة والتشتت كما هو الحال في الأعمال الروائية المعاصرة. فالرواية الآنشكل مستمر في تطوره وحركته. إن ازدهارها وتعدد أنواعها واتساع أغراضها واختلاف أساليبها وتدرّج مستوياتها وتتوّع مصادرها وسرعة تطورها ورحابة مجالها وتمرّدها على القوالب واستيعبها لكثير من عناصر الفنون وانتشارها في كل الآداب المعاصرة. (...) ،ولذلكفالرواية بصورة عامة منصّ في حدث مهم ،وهي تمثيل للحياة والتجربة واكتساب الرواية. وهي تتفاعل وتتمو وتحقق وظائفها، وعلاقاتها فيما بينها و سعيها إلى غايتها .ونجاحها أو إخفاقها في ذلك (2).

### -ثانيا:الرواية في الفكر العربي:

#### 1-الرواية العربية مرحلة البدايات:

إن لكل حضارة تاريخ وعلوم وأدب،فلا يخلو أدب أي أمة من القصص والحكايات، ولا شك في أنّ التراث العربي يعج بالسرديات ،كالحكايات الأسطورية وحكايات الجن والحيوانات والألغاز وحكايات العشاق وحكايات الفكاهة والتتدر ،ومن ذلك المقامات والسير الشعبية ، وكتاب ألف ليلة وليلة الذي يمثل خزانة تضم بين دفتيها عشرات القصص الطريفة التي استفادت منها الأمم ،وبخاصة بعد أن ترجمها "أنطوان غالان" إلى الفرنسية في مطلع القرن الثامن عشر ،ولكن ينبغي علينا أن نعترف بأن الرواية وافدة

<sup>(2)</sup> ينظر: لطيف زيتوني ، معجم مصطلحات نقد الرواية ،ص 98، 98. -

من الغرب ،فكان الاطلاع على ما عند الآخر في بدايات عصر النهضة عاملا مساعدا على ولادة هذا الجنس في أدبنا .وبدأت الصحف والمجلات منذ بدايات صدورها تولي اهتماما بهذا الجنس السردي وتوليه عنايتها ،وهذا ما فعله "خليل الخوري" (1836-1907) في جريدته "حديقة الأخبار" التي صدرت في بيروت سنة 1858.حيث سارع إلى نشر الروايات المؤلفة والمترجمة وقام عدد كبير من المترجمين بترجمة الروايات عن الفرنسية والانجليزية والايطالية ومن هؤلاء "بطرس البستاني" الذي ترجم رواية (روبنسون كروزو) ل:" ديفو" عام 1861.وسماها (التحفة البستانية في الأسفار الكروزية)،ثم نشر "رفاعة رافع الطهطاوي "في بيروت ترجمة لرواية (مغامرات تلماك) ل:فينيلوف سنة "رفاعة رافع الطهطاوي "في بيروت ترجمة لرواية (مغامرات تلماك) ل:فينيلوف سنة

فلقي هذا الشكل الجديد (الرواية) اهتمام المترجمين، ولذلك تعتبر الرواية جنسا غربيا انتقل إلى الثقافة العربية عن طريق الترجمة والتعريب ،بحيث تصبح نشأة الرواية العربية نتيجة للثقافة الأوربية<sup>(1)</sup>.

أما مصطلح الرواية فقد عرف نوع من الفوضى في الوسط العربي لعدم التمييز بينه وبين فنون أخرى كالمسرحية ، والقصة ؛ حيث يشير "خليل الموسى" إلى أن المصطلح قد أطلق « أولا على المسرحية منذ أعمال "مارون النقاش"، و "أبي خليل الخوري" ،و "يعقوب صنوع " وتلامذتهم في بلاد الشام ومصر. وظل الأمر هكذا في نهاية العشرينات و أوائل الثلاثينيات في القرن العشرين مع أعمال "أحمد شوقي" المسرحية ، كما أطلق عليها مصطلح (رومان ) تعريبا ل:( Roman )الفرنسية وقد كانت الترجمة عن هذه اللغة هي المهيمنة في مرحلة البدايات (وكذلك أعمال" أبي خليل القباني" وُسمت

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>ينظر: خليل الموسى ،ملامح الرواية العربية السورية حراسة ،منشورات اتحاد كتاب العرب ،دمشق ،دط ،2006، ص 42-

<sup>. 43</sup> 

<sup>(1)</sup> ينظر محمد بوعزة ، تحليل النص السردي تقنيات ومفاهيم ، ص 18، 19:

<sup>(2)</sup> خليل الموسى ،ملامح الرواية العربية السورية ــدراسة ،ص43

بمصطلح (الرواية)وقد وصل إلينا منها ثماني روايات (مسرحيات) نقلها الدكتور "محمد يوسف نجم " (...)فالرواية قريبة من المسرحية تأخذ من الشعر والحكاية والمغامرة والعشق فهي تلحينية تأخذ من الغناء والموشحات والرقص،واستمر هذا الخلط بين الفنون إلى وقت متأخر ،فسمى "أحمد شوقي " مسرحياته "بالروايات "فقال: رواية "مصرع كليوباترا"، "رواية قمبيز "،و "رواية مجنون ليلى"، و "رواية عنترة"، ثم إن النقد نفسه لم يسلم من هذا الخلط ،ولم ينتبه إلى أنّ الرواية من روى ،وهي من القصّ والسرد والحكاية ،ولذلك هي بعيدة عن العمل المسرحي الذي تتكلم فيه الشخصيات لا الراوي، ومع ذلك فإنّ "العقاد" نفسه أطلق على دراسته لمسرحية "قمبيز" لشوقي عنوانا هو "رواية قمبيز في الميزان"(3).

### 2-مرحلة التأسيس:

بدأت مرحلة التأسيس للرواية «منذ أواخر القرن التاسع عشر إلى بداية الأربعينات من القرن العشرين.هناك من يحدد سنة 1870 كبداية لظهور نصوص روائية بغض النظر عن درجة اكتمال عناصرها الفنية والشكلية، وقد ظهرت أغلب النصوص الروائية ففي هذه المرحلة في بلاد الشام خاصة لبنان وسوريا ومصر،لتوفر مجموعة من الشروط الاجتماعية و الثقافية ،حيث ظهرت المحاولات الأولى على يد "رفاعة الطهطاوي"، و "علي مبارك" ، "جرجي زيدان"، و "نقولا حداد " ، و "فرح أنطوان" الذين كتبوا نصوصا توظف الشكل الروائي لأغراض تاريخية أو اجتماعية أو للتسلية ...» (1).

فكانت الرواية تنطوي تحت هدفين: الإصلاح الاجتماعي والتسلية ،فوضعت تحت عنوان فكاهات في مجلة "الجنان" أحيانا ،وهناك مجلات اختصت بنشر القصص والأقاصيص وسميت قريبة من ذلك،ومنها سلسلة الفكاهات لنخلة قلفاط (بيروت1884)،و"ديوان

<sup>(3)</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص 08

<sup>(1)</sup> ينظر :محمد بوعزة ،تحليل النص السردي وتقنيات ومفاهيم ، 21،20

الفكاهة"لسليم شحادة وسليم طراد (بيروت 1885)، و"النفائس" لأنيس عيد الخوري (بيروت1910)، ومن ذلك أيضا "منتخبات الروايات" لإسكندر كركور (القاهرة 1894)، و"سلسلة الروايات" لمحمد خضر وبشير الحلبي (القاهرة 1899ثم 1909)، وسلسلة الروايات" لمحمد خضر وعزّت حلمي ( القاهرة 1908)، و"سلسلة النديم لإبراهيم رمزي وعزّت حلمي ( القاهرة 1903)، و"سلسلة الروايات العثمانية "لجرجي دهان (طنطا الله غزالة الحلبي (القاهرة 1908) ، و "سلسلة الروايات العثمانية "لجرجي دهان (طنطا 1908)، "وحديقة الروايات" لشركة نشر الروايات (القاهرة 1909)، "الراوي " لطانيوس عبده (القاهرة 1907) ، و "الروايات الكبرى "لمراد الحسيني (القاهرة 1914)، وبعد حركة الترجمة والتأليف في هذا الجنس الجديد التي تمند من أواخر الخمسينيات من القرن التاسع عشر مع بداية صدور جريدة "حديقة الأخبار" 1958 إلى زمن ولادة الرواية الفنية مع "الأجنحة المتكسرة 1912 "لجبران خليل جبران" ،ورواية "زينب "لمحمد حسين مع "الأجنحة المتكسرة 1912 "لجبران خليل جبران" ،ورواية "زينب "لمحمد حسين مع "الأجنحة المتكسرة 1912 "لجبران خليل جبران" ،ورواية "زينب "لمحمد حسين مع "الأجنحة المتكسرة 1912 "لجبران خليل جبران" ،ورواية "زينب "لمحمد حسين القرن المعلى" 1914) وأعمال "نجيب محفوظ".

وبذلك تداخل معنى الرواية مع مفهوم المسرحية والقصة في الكتابات العربية ،ولعل قضية «تحديد المصطلح وتقنياته الفنية ، إشكالية مهمة في تصور أي نقد يقدر معنى وضع النقاط على الحروف ،لذلك تغدو مسألة التفريق بين الرواية والقصة أوبين الرواية والسيرة ،أو بين السرد المفتوح ،أو بين الرواية والخطاب التاريخي مسألة مدروسة بشكل فاعل في الدراسات النقدية المحتفية بالرواية على وجه التحديد»(2).

-المحاضرة رقم(07):الرواية في سورية وفي الجزائر:

أولا:الرواية السورية:

<sup>(1)-</sup>ينظر:خليل الموسى ،ملامح الرواية العربية السورية حراسة، ص43.

<sup>(2)</sup> حسين مناصرة ،وَ هَج السَّرد مقاربات في الخطاب السردي السعودي ،عالم الكتب الحديث ،الأردن ،دط،2010، 231 . -

بعد مرحلة الترجمة والنقليد يأتي الابداع ومن الأشكال الروائية التي عرفت انتاجا فنيا الرواية التاريخية إذ «عبرت عن التاريخ السياسي أو الاجتماعي أو الاقتصادي أو الثقافي . ومن الروائيين "جورجي زيدان" الذي يعد مؤسس الرواية التاريخية العربية في سلسلته التاريخية، من بين أعماله: (فتح الأندلس، والمملوك الشارد...)، وكذا "محمد سعيد العريان "،و "معروف الأرناؤوط"، وروايات "حنامينة "(3)،وكثيرا ما ترصد الأعمال السورية مرحلة الاستعمار الفرنسي في مكان ما من البلاد ،ففي رواية "المصابيح الزرق" (1954) أولى روايات" حنامينة "صور من النضال في مدينة اللاذقية ضد هؤلاء المحتلين ،وكما يرصد "جميل سلوم شقير "مرحلة الثورة السورية بقيادة "سلطان باشا الأطرش" في جبل العرب من خلال بطله عساف في روايته "التجذيف في الوحل"، وفيها صفحات لأحداث تاريخية كرحيل الثوار إلى بادية الأزرق ووادي السرحان في الأردن (1).

ومن الابداع الفني التاريخي أخذت الرواية السورية أشكال مختلفة مماأدى بالباحثين إلى الاهتمام حول الخطاب الروائي السوري ،ومن هؤلاء "عادل فريجات" الذي قام بدراسة السرد في مختلف أشكال الخطاب الروائي السوري في كتابه: (الخطاب وتقنيات السرد في النص الروائي السوري المعاصر)مشيرا إلى أعمال مختلف الكتاب السوريين مثل "حنامينة "شيخ الرواية السورية في أعماله: (الذئب الأسود ،و الأرقش والغجرية) إذ كتب عن «الفساد في الوطن العربي برمز شفاف .مقدّما صورة نمطية عن بطله المكرر في رواياته السابقة» (2)، فتميل أعمال "حنا مينة" إلى الكتابة الواقعية ،وتصوير المقاومة والكفاح ،ففي رواية "الأرقش والغجرية" التي تعد الجزء الثاني لوراية " الذئب الأسود" يقول: «انتهت المسرحية ،لكن الكفاح لم ينته »(3) ،و كذلك "غادة السمان"، و "عبد السلام

(3) ينظر : خليل الموسى ، ملامح الرواية العربية السورية حراسة، ص29

<sup>(1)</sup> ينظر: المرجع السابق ،ص 29

<sup>(2)</sup>ينظر: عادل فريجات ،الخطاب وتقنيات السرد في النص الروائي السوري المعاصر ،منشورات اتحاد الكتاب العرب ،دط،2009، ص6

<sup>(3)</sup> حنا مينة ، الأرقش والغجرية ،دار الآداب ،بيروت ،لبنان ،ط1،2006 (2006

العجيلي"، و "هيفاء بيطار" ، و "عبد الكريم ناصيف" وغيرهم ، حيث كشف عن جوانب في الرواية السورية كمسألة الهوية والفساد في المجتمع وتوظيف الموروث السردي العربي كألف ليلة وليلة.

### ثانيا: الرواية الجزائرية:

تتضمن الأعمال الأدبية الجزائرية. تاريخ الجزائر في مراحله المختلفة قبل الثورة التحريرية وبعدها ، ومن ذلكنذكر في الشعر "مفدي زكريا" الذي كتب عن ألم الشعب الجزائري ورفع صوته عاليا إلى أبعد الحدود في (اللهب المقدس) ،و (إلياذة الجزائر) التي تحمل صور الألم، و الدم والتعذيب ، لشعب كافح لأجل الحرية ضد المستعمر الفرنسي،وأما في الأعمال النثرية التي عالجت الجانب التاريخي وعكست معاناة الشعب ، القصص و الروايات ،التي عبرت عن ذلك بأساليب مختلفة ،و ما كتب باللغتين الفرنسية وجدناه العربية. « وإذا تحدثنا عن الأدب الجزائري ،خاصة المكتوب منه باللغة الفرنسية وجدناه مرّ بمراحل عديدة ،فلكل مرحلة ميزة تميزها عن الأخرى من خلال المضمون أو من خلال قيمتها الفنية .وباختصار يمكن أن نحدّد على الأقل ثلاث مراحل »(1)،هي:

### 1-مرحلة ما قبل الثورة التحريرية:

والتي تبدأ بالتقريب من مطلع القرن العشرين وتنتهي باندلاع الثورة التحريرية الكبرى، في هذه المرحلة كانت نتاجات الكتاب على العموم بسيطة وضعيفة أحيانا وبخاصة من الناحية الفنية، لأنها كانت تعالج موضوعات اجتماعية بسيطة ومعظمها أخلاقية وقد سميت هذه المرحلة بمرحلة المحاكاة والمثاقفة ؛ لأنّ كتّاب هذه المرحلة حاولوا تقليد الكتاب الفرنسيين، وقد استعملوا اللغة الفرنسية للتعبير عن مشكلاتهم، وعن آلامهم وكانوا يدافعون عن مختلف وجهات النظر السياسية: (الاندماج، والمساواة، والحقوق، والحرياتالجديدة)

<sup>(1)-</sup>ينظر بيوسف الأطرش ،المنظور الروائي عند محمد ديب ، منشورات اتحاد الكتاب الجزائريين ،الجزائر، دط،2004،ص56-

(2). «ويمكن الإشارة إلى بعض الروايات بدءا بما يمكن أن نعده أول عمل روائي في الجزائر ،وهو" حكاية العشاق في الحب الاشتياق" لمحمد بن ابراهيم الذي يدعى" الأمير مصطفى" والذي يعود إلى تاريخ 1849، فكانت أول عمل قصصي انعكست فيه نتائج الحملة الفرنسية على الجزائر على الرغم من وجود ضعف لغوي وتقني»(3) . وكما تزامنت أحداث 8 ماي 1945 ظهور رواية (غادة أم القرى)"لأحمد رضا حوحو"، والتي ظهرت في الأربعينات أما "واسيني الأعرج" فقد اعتبر (غادة أم القرى) أول عمل روائي مكتوب في الجزائر فقال عنها أنها ظهرت: " كتعبير عن تبلور الوعي الجماهيري بالرغم من آفاقها المحدودة" (1).

2- المرحلة الثانية: (من فترة الخمسينات إلى غاية 1962) عكستهذه المرحلة آلامالشعب الجزائري، حيث «ظهرت الرواية الجزائرية الفنية، وكانت أول رواية غيرت اتجاه الأدب في هذه المرحلة التاريخية الحاسمة هي رواية "ابن الفقير" لـ: " مولود فرعون "»(2).

و كذلك "محـــمد ديب" «في أعماله الروائية عموما والثلاثية خصوصا التي تتبأت بالثورة في سنة 1952 مع صدور روايته (الدار الكبيرة)،التي تلتها (الحــريق)،و(النول)،وبذلك كانت إلياذة الجزائر قد ولدت أو كما يسميها (الثلاثية) الشاعر الفرنسي التقدمي "لــويس أراغو"(Luis Arago) "مذكرات الشعب الجزائري" فاستحق "محمد ديب" اسم "بلزاك الجزائر" عن جدارة وبفضل مجـــهوداته الابداعية الجادة .التي لم تخرج في يوم من الأيام عن طموحات الشعب الجزائري الكبرى»(3)، فكانت الروايات التي ظهرت في الخمسينات صورة صادقة وناطقة عن الظروف الصعبة

<sup>(2)-</sup>ينظر:المرجع نفسه ،ص 56.

<sup>(3)</sup> ينظر: مفقودة صالح ، المراة في الرواية الجزائرية (دراسة)، ص50

<sup>(1)</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص51

<sup>(2) -</sup>يوسف الأطرش ، المنظور الروائي عند محمد ديب ،ص57

<sup>(3)</sup> واسيني الأعرج ،اتجاهات الرواية العربية في الجزائر ،بحث في الأصول التاريخية والجمالية للرواية الجزائرية ،المؤسسة -

الوطنية للكتابالجزائر ،دط، 1986، ص73.

التي كان يعيشها الشعب الجزائري آنذاك (4)،ومن الأعمال الروائية رواية "نور الدين بوجدرة" (الحريق) التي طبعت بتونس 1957، ورواية (الطالب المنكوب) لعبد المجيد الشافعي سنة1951 (5). ولعل من أهم كتاب هذه المرحلة: "مولود فرعون"، "محمد ديب"، "مولود معمري". « لقد أصبح الأدب الجزائري (الناطق باللغة الفرنسية) ذا بعد إنساني عظيم عندما بدأ يعطي الأولوية والصدارة للمسألة الوطنية التي كانت وما زالت تعتبر جزءا لا يتجزأ من كيانه والقضية المحورية لكل الكتابات التي انتجتها تلك الحقبة التاريخية...» (1)، وبذلك عبرت الأعمال عن آلام الشعب الجزائري ،وكذا صورت الأعرج": «إن "مالك حداد" على نحو قول "واسيني الأعرج": «إن "مالك حداد" كما يقول هو نفسه ، لم يبحث عن الحرية في المعاجم ولا في المؤلفات الفلسفية بل أصبح يبحث عنها ويجدها في عزيمة "ابن مهيدي"، وفي ابتسامة "جميلة بوحيرد" ،وآلام "جميلة بوباشا" التي شرفته وهي في قمة عذابها بقراءة إحدى قصائده في غرف التعذيب » (2).

#### 2-مرحلة ما بعد الاستقلال:

في هذه الفترة دخلت الجزائر في مرحلة البناء ،وفي « جو من التغييرات القاعدية (القاعدة)، التي لا يمكن التنكر لأهميتها وكان الأساس في ذلك .كما قال المرحوم "هواري بومدين" هو استغلال (كل الاستثمارات في صالح الجماهير الشعبية) »(3)، شمل البناء في مختلف المجالات والميادين الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والتعليم أما الأدب «فقد أخذ الأدب الجزائري المكتوب بالفرنسية على العموم اتجاه آخر، وآخر رواية تحدثت

<sup>(4)</sup> يوسف الأطرش ، المنظور الروائي عند محمد ديب ، ص57.

<sup>(5)</sup> مفقود الصالح ، المرأة في الرواية الجزائرية ،ص52

<sup>(1)</sup> واسيني الأعرج ،اتجاهات الرواية العربية في الجزائر، بحث في الأصول التاريخية والجمالية للرواية الجزائرية ، ص69.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه ،72

<sup>(3)</sup> ينظر:لمرجعنفسه ،ص82

عن حرب التحرير هي رواية "الأفيون والعصا" لـ: مولود معمري، أما فيما بعد فقد سلك الكتاب بعد استقلال الجزائر مسالك شتى، فمنهم من هاجر إلى فرنسا واستقر فيها كما هو الشأن بالنسبة لـ: "محمد ديب" ، ومنهم من أصبح يكتب باللغة العربية بعد أن كتب باللغة الفرنسية كأمثال "رشيد بوجدرة"، ومنهم من أصبح يهتم بفن المسرح مثل "كاتب ياسين" .

و لعل أهم ما تتسم به أعمال مرحلة ما بعد الاستقلال هو" الرفض وإعادة النظر" ليجد الكاتب دوره الاجتماعي كمصلح وناقد لمجتمعه<sup>1</sup>).

4-نماذج من الرواية الجزائرية: من الأعمال الروائية الجزائرية، ماهو مكتوب باللغة الفرنسية، وما هو مكتوب باللغة العربية وهي كالآتي:

### ✓ من الأعمال المكتوبة باللغة الفرنسية نذكر:

- مولود معمري: الربوة المنسية، الأفيون والعصا، الطاحونة.
- محمد ديب: الدار الكبيرة(1952)، الحريق(1957)، النول(1957)، الصيف الأفريقي (1959)، شرفات أورصول (1985).
  - كاتب ياسين: النجمة.

# ✓ من الأعمال الروائية المكتوبة باللغة العربية نذكر:

- عبد الحميد بن هدوقة: بان الصبح، نهاية الأمس، غدا يوم جديد، الجازية والدراويش.
- واسيني الأعرج: فاجعة الليلة السابعة بعد الألف، ما تبقى من سيرة لخضر حمروش، نوار اللوز.
  - طاهر وطار: اللاز، العشق والموت في زمن الحراشي.
    - ◄ رشيد بوجدرة: فوضى الأشياء ، التفكك.
      - محمد مفلاح: الانفجار.

<sup>(1)</sup> ينظر :يوسف الأطرش ،المنظور الروائي عند محمد ديب ،ص58.

أحلام مستغانمي: ذاكرة الجسد.

وبذلك ازدهر الأدب الجزائري بعد ركوده في الشعر، والنثر مع الحركة الاصلاحية وجمعية العلماء المسلمين، والتي كان من أهدافها إحياء الثقافة العربية الإسلامية عن طريق التعليم والتربية والصحافة<sup>(1)</sup>.

وقد تأخر ظهور الرواية العربية في الجزائر بشكلها الناضج إلى ما بعد الاستقلال، لأسباب عديدة أهمها ما تعرضت له الثقافة العربية في الجزائر من تشويه في ظل الاحتلال ومحاولة عزله عن باقي البلدان العربية،وعدم توفر الظروف المادية والنفسية والذهنية لكتابة الرواية وقراءتها واتجه الأدباء قبل الثورة، و أثناءها إلى الشعر والقصة، للدفاع عن الشخصية الوطنية ،وأداء الرسالة الاجتماعية وبث الحماسة والتعبير عن الانفعال الآني وواقع الحياة اليومية<sup>(2)</sup>.

وكما تضمنت رواية (الطالب المنكوب) لعبد المجيد الشافعي، وهي قصة بسيطة في شكلها ومضمونها هموما ذاتية، ولم تختلف عنها رواية (صوت الغرام) لمحمد منيع، رغم أنها كتبت في فترة الاستقلال، فاكتفت بسرد قصة حب تقليدية ولم تشر إلى مظاهر الاستقلال والتغييرات الحاصلة بالفعل والواقع السياسي، والاجتماعي في البلاد عامة (3).

وقد حفلت هذه الأعمال الأدبية المذكورة بالوصف الإنشائي المنفصل عن الأحداث الروائية والنبرة الواعظة والخطابة والمباشرة وعدم التسلسل والحس الرومنسي، وتعمد الإثارة والصدفة كما خلت من التحليل العميق للدوافع النفسية، واكتفت برصد الأخبار والأحداث

<sup>(1)-</sup> بن جدو موسى ،الشخصية الدينية في روايات الطاهر وطار ، دار الشروق لطباعة والنشر والتوزيع ، الجزائر ، دط،2008، 130-

<sup>(2)-</sup> المرجع نفسه ،ص34

<sup>(3)-</sup>المرجع نفسه ،ص35.

والوقائع الخارجية بلغة تقريرية جافة ومليئة بالأخطاء في الكثير من الأحيان، ومع هذا فإن هذه الأعمال الأدبية الرائدة فظل التأسيس للرواية في الجزائر<sup>(4)</sup>.

ومع بداية السبعينات التي شهدت فيها البلاد تغيرات قاعدية ديمقراطية كبيرة،كانت (الولادة) الثانية والأكثر عمقا للرواية الجزائرية المكتوبة باللغة العربية فجاءت (اللاز) كإنجاز فني جريء وضخم يطرح بكل واقعية ،وموضوعية ،قضية الثورة الوطنية (1).ظهرت الرواية العربية الناضجة في ظل الشروط الجديدة، التي وفرها الاستقلال الوطني، وكان "عبد الحميد بن هدوقة"، و "الطاهر وطار"، و"مرزاق بقطاش"، و"واسيني الأعرج"، و"سعيداني الهاشمي" وغيرهم وجوه بارزة في مسيرة هذه الرواية (2).

### 5-إتجاهات الرواية الجزائرية:منأهم اتجاهات الرواية الجزائرية، نذكر:

5-1-الاتجاه الوطني والإصلاحي: وهو الاتجاه الذي استهلت به الرواية الجزائرية مسيرتها، ومن أهم أعلامه: "أحمد رضا حوحو" (غادة أم القرى سنة 1947) ، و "نور الدين بوجدرة" ( الحريق سنة 1957)، و "عبد الملك مرتاض" (بانوراما 1975)، و "زهور ونيسي" (من يوميات مدرسة حرة 1975) ، وقد جسد هذا الاتجاه الحس الوطني الاسلامي الذي حاولت الحركة الإصلاحية، وخاصة جمعية العلماء إحياؤه وبعثه في نفوس الجزائريين (3).

5-2- الاتجاه الوطني الاشتراكي: وفي هذا الاتجاه ظهرت أكثر الروايات الجزائرية المعاصرة ومن أهم أعلامه:" عبد الحميد بن هدوقة"، و" الطاهر وطار "،و "واسيني الأعرج"،و " جيلالي خلاص "،و " اسماعيل اغموقات "، على اختلاف بين روائي هذا

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup>-المرجع نفسه ،ص36.

<sup>(1)-</sup>ينظر:واسيني الأعرج، اتجاهات الرواية العربية في الجزائر ،بحث في الأصول التاريخية والجمالية للرواية الجزائرية ،ص90.

<sup>(2)</sup> بن جدو موسى ،الشخصية الدينية في روايات الطاهر وطار، ص36.

<sup>(3)-</sup> المرجع نفسه ،ص37.

الاتجاه في المستوى الفني وفي المضامين كذلك. ولكن أصحاب هذا الاتجاه يتفقون على اختلاف بينهم على ضرورة تبني الحل الاشتراكي للخروج من الأزمة الاقتصادية، والاجتماعية والثقافية التي يعيشها المجتمع الجزائري، وقد استند هذا الاتجاه على الاصلاحات الاقتصادية، والاجتماعية ،التي طبقت في الجزائر بعد حركة جوان 1965. والتي اعتبرها هؤلاء الروائيون نقطة تحول نحو الاشتراكية<sup>(1)</sup> ،فقد استطاع "الطاهر وطار" بتجربة ثورية جيدة (وهو بلا شك يكتب بنفس تقدمي واضح لا يحتاج إلى تزكية أو شهادة إثبات)، أن يفتح مرحلة جديدة . لتطور الواقعية الاشتراكية في الرواية الجزائرية ذات التعبير العربي<sup>(2)</sup>.

5-3-الاتجاه الوطني الإسلامي: ويمثله روائيان هما: "مرزاقبقطاش"، و"سعيداني الهاشمي" وهما من أقدر الروائيين الجزائريين المعاصرين ولكنهما لم يحظياباهتمام النقاد والدارسين وخاصة سعيداني الهاشمي<sup>(3)</sup>.

وعلى هذا الأساس فقد عبرت الرواية الجزائرية عن اضطهاد الشعب الجزائري وآلامه سواء باللغة الفرنسية أو باللغة العربية كما حملت البعد التاريخي و الأيديولوجي ، وكما عرفت مراحل في نموها قبل الثورة التحريرية وبعدها إلى غاية نضجها وازدهارها في السبعينات.

### -المحاضرة رقم (08):فن القصة:

أولا: مصطلح القصة (Récit): تطلق كلمة القصة عموما على سرد وقائع ماضية .ومتماسكة من حيث المضمون، ومؤثرة من حيث طريقة العرض الفنية ،والقصية نظام سردي مؤلّف من ثلاثة مستويات: (الحكاية وهي الحدث ،وفعل السرد وهو عمل الراوي

<sup>(1)</sup> بن جدو موسى ،الشخصية الدينية في روايات الطاهر وطار ،ص 38.

<sup>(2-</sup>واسيني الأعرج ، اتجاهات الرواية العربية في الجزائر ، بحث في الأصول التاريخية والجمالية للرواية الجزائرية ، ص92 4 .

<sup>(3)</sup> بن جدو موسى ،الشخصية الدينية في روايات الطاهر وطار، م 38.

،والخطاب ، وهو كلام الراوي)<sup>(4)</sup>. و القصة بمفهومها الحديث،أنها جنس أدبي له قواعده وأصوله الفنية ،وغايته الإنسانية لم يعرفها الأدب العربي القديم، وظلت مجهولة عنده حتى العصر الحديث بعد تأثره بالآداب الغربية في عصر النهضة غير أن جذورها وجدت منذ العصر الجاهلي في صور قصص قصيرة ويها كتب الأدب ،والسير ،والتاريخ<sup>(1)</sup>.

فالقصة «مجموعة من الأحداث يرويها الكاتب، وهي تتناول حادثة واحدة أو أحداث عدة ، تتعلق بشخصيات إنسانية مختلفة تتباين أساليب عيشها وتصرفها في الحياة على غرار ما تتباين حياة الناس على وجه الأرض، ويكون نصيبها في القصة متفاوتا من حيث التأثر والتأثير»<sup>(2)</sup>. فتقوم القصة « بسرد أحداث تاريخية أو خيالية، ومن شروطها أن تهدف إلى غاية أدبية فنية تبلغ إليها عن طريق الوحدة الموضوعية، والتحليل النفسي والمتعة الأخّاذة ، والانشاء المتين ، وتكون القصة شعرية أو نثرية »<sup>(3)</sup>. ولذلك سنقف على فن القصة الغربية، ومراحل تطورها ثم القصة العربية بتحديد الدراسات الحديثة حولها كالآتى:

# ثانيا: القصة في الأدب الأوربي:

تخلصت القصة في العصر الحديث من الأمور الغيبية وخلصت لمعالجة الإنسان وشؤونه وكما تخلصت من الموضوعات التي أساسها الخيال المحض فصارت تعالج الواقع الإنساني النفسي والاجتماعي على اختلاف في مذاهبها الفنية الحديثة<sup>(4)</sup>.

<sup>(4)-</sup>ينظر: الطيف زيتوني، معجم مصطلحات نقد الرواية ،عربي، إنجليزي، فرنسي، مكتبة لبنان ناشرون، دار النهار للنشر، بيروت، لبنان، ط1، 2002، ص 133.

<sup>(1)</sup> محمد رمضان الجربي، الأدب المقارن ، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع ، دم، ط1، 2002، ص124-

<sup>(2)</sup> محمد يوسف نجم ، فن القصة ،نشر وتوزيع ،دار الثقافة ،بيروت ،لبنان ،ط5،1966،ص 9-

<sup>(3)</sup> حنا الفاخوري ،تاريخ الأدب العربي، منشورات المكتبة البوليسية ،بيروت،البنان،ط1987،1987،ص722.

<sup>(4)</sup> ينظر: محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع ،القاهرة ، دط،1997 ،ص463-

والقصة مثل المسرحية يتوافر فيها الحدث، ولكن القصة تهتم على الأخص بالوصف، ليس وصف الأشياء وإنما وصف الحياة والأشخاص ومجال الأحداث التي يبررها، وتهتم كذلك بصراع الشخصيات النفسي في هذا المجال لتحقيق ما يقومون به من أعمال، والقصة - في معناها الحديث- أهمية حاضرة حتى إن عالجت الماضي لم يكن ذلك تغنيا بالماضي فحسب كما في الملحمة مثلا بل لابد أن يكون لهذا الماضي أهمية حاضرة أي أنه ماضينا الذي ينير جوانب حاضرنا أو يكون عاما لقضاياه أو يدفع به إلى الأمام ، والقصة في خصائصها العامة التي أشرنا إليها حديثة النشأة، وقد أخذناها عن الأداب الأوروبية وتأثرنا بمذهبها وأصولها الفنية بتلك الآداب، ثم إن تلك الآداب لم طويلة كما هي الآن معزولة عن بعضها البعض بل تعاونت كلها في ذلك أجيالا وقرونا

ثالثا: تطور القصة في الآداب الأوروبية: عبرت القصة الأوربية عن جوانب غيبية وخيالية ، ففي نشأتها الطويلة كانت تختلط فيها الحقائق الإنسانية بالأمور الغيبية ، وكانت تجمع في الخيال فتبعد كثيرا عن واقع الإنسانية وقضاياه، كما كان لا يفرق فيها بين ما هو ممكن وما هو مستحيل (2) ، «قد تمثلت فيها منذ نشأتها عناصر مسرحية في إنشادها ومواقفها ، وكان فيها كذلك عنصر قصصي، كما كان يفهم من معنى القصة في القديم. فوجدت في الملحمة عناصر مهدت للنثر القصصي الخيالي في الأدب اليوناني وتمثلت هذه العناصر عند "هوميروس" في ربطة داعية الألم ( Pathos) بالمخاطرات التي قامت بها الشخصيات في الأوديسا، وقد مهد كذلك للقصص الخيالية النثرية –ما قام به شعراء المآسي اليونانية منذ "يوربيدس" من ربطهم العنصر العاطفي بالأحداث التي يسوقونها، غيبية كانت أم إنسانية » (3). فمن خصائص الملحمة أنها قصة تعتمد على سرد حوادث

المرجع السابق ،ص ن.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ،ص ن.

<sup>(3)-</sup>المرجع نفسه ،ص464.

عدة ،يعرفها "أرسطو" بقوله : « هي قصة بطولة تحكى شعرا .تحتوي على أفعال عجيبة أي على حوادث خارقة للعادة ،ومنها يتجاوز الوصف مع الحوار ،وصور الشخصيات والخطب .ولكن الحكاية هي العنصر الذي يسيطر على ما عداه، على أن هذه الحكاية لا تخلو من الاستطرادات وعوارض الأحداث ،وفي هذا تفترق الملحمة عن المسرحية والقصة افتراقا جوهريا» (1). فالوصف عنصر بارز في الملاحم من خلال تصوير الشخصيات والأحداث .

ومن جهة أخرى عمد المؤرخ اليوناني "كسينوفون" (Xenophon) ، وهو المؤرخ اليوناني الثالث بعد "هيرودوتوس" (Herodotus) ، و"توكيديدس" (Thukydides) إلى خلط الخيال بالتاريخ فيما يشبه القصة في تاريخه لملك الفرس" كورش" في كتابه: (كوروبيديا)، وظهرت بشائر القصة في الأدب اليوناني في القرن الثاني ، والثالث بعد الميلاد، فكان الأدب القصصي آخر أجناس ذلك الأدب ظهورا لكنه ظل مع ذلك مختلطا بالمعاني والمخاطرات الغيبية ، والسحر، و الأمور الخارقة، ونستدل هنا بقصتين هما: "ثياجينيس" (2)، و "خاركليا" أو أسير الأحباش ، ثم القصة الرعوية :" دافنس"، و "خلوية" ويتمثل النموذج العام لأحداث هذه القصص في افتراق حبيبين تفصل بينهما مخاطر مروعة ومنافسات خطيرة . يفلتان منها بطرق عجيبة غير مألوفة ثم تختم ختاما سعيدا (3). و «أما في الأدب الروماني فظهرت القصة أول مرة في أواخر القرن الأول بعد الميلاد على نحو مخالف للقصة اليونانية في بادئ الأمر، كما يتجلى ذلك في قصة "ساتريكون" التي ألفها "بترنيوس" ثم تأثرت بالقصص اليونانية، ومن أهم القصص التي يمثل بها التأثر اليوناني "بترنيوس" ثم تأثرت بالقصص اليونانية، ومن أهم القصص التي يمثل بها التأثر اليونانية الي حيوان ثم إعادته إلى حاله الأول» (4).

<sup>-</sup> المعادم (الأصول ،النشأة ،التطور) البياذة هوميروس ،نوميديا للطباعة والنشر والتوزيع - المعادم (الأصول ،النشأة ،التطور) البياذة المعادم المعاد

قسنطينة،الجزائر،دط،2009،ص3

<sup>(2)</sup> محمد غنيمي هلال ،النقد الأدبي الحديث ،ص465-

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه ،ص466-

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه ،ص467،466-

و «في ظل هذا كله ظلت القصة قريبة من أصلها الملحمي بأحداثها غير المألوفة، فكان القاص ينهج المنهج الملحمي في نزعته إلى الخيال بعيدا عن الواقع، فقد سبقت القصة الخيالية القصة الواقعية إلى الوجود، كما سبق الشعر النثر الخطابي إذ أنّ المرء كان يتخيل ويصف ما يتخيل أسهل من أن يصف الواقع ويعالجه، وكانت الجماهير في عصور الإنسانية الأولى تهتم بالأحداث العجيبة، والخيالية أكثر من أحداث الواقع فظلت نزعة القاص الغيبية أو الأسطورية تصبغ القصة صبغة شعرية. وتجلت هذه الصبغة قديما في قصص المخاطرات، كما كان يفهمها اليونان؛ حيث كان يختلط عالم الناس بعالم الغيب ويطغى الخيال على حدود العقل »(1).

وهكذا كان شأن القصص في الآداب الأوروبية منذ عصر النهضة، فقد نشأت ونمت معتمدة على ما وصل إليها من التراث الشرقي، والأدب اليوناني الروماني، وتأثرت كذلك بالروح المسيحية، وفي هذا العصر كذلك سبقت قصص المخاطرات غيرها من القصص، وكثيرا ما اعتمدت على الأساطير والأرواح على نحو ما عرف في الأدب اليوناني والروماني ، ومن أشهر القصص العالمية التي اشتهرت في ذلك العصر قصة "فاوست"(2).

ولما «كان عصر الاكتشافات والرّحلات البعيدة بحرا وبرّا ،ظهرت قصص الرّحالة وحكايات اخبارهم في جميع الأمم المتحضرة .وواصل فن القصة ارتقاءه مع تقدّم العصور ،وتخصّص الأدباء في هذا النوع من الكتابة ،واتضحت معالمه شيئا فشيئاوقررّت قواعده ،إلى أن صار في القرون الأخيرة من أرقى الفنون وأروعها وأكثرها انتشارا» (3) ومن الملامح الغربية للقصة وتطوها في الأدب الأوربي ،تأتي القصة العربية الحديثة التي تأثرت بالمعايير الفنية ،فنضجت هي الأخرى تدريجيا في الأدب العربي.

<sup>(1)</sup> محمد غنيمي هلال ،النقد الأدبي الحديث ،ص467.

<sup>(2)-</sup>المرجع نفسه، ص 469 ،470 .

<sup>(3)</sup> حنا الفاخوري ،تاريخ الأدب العربي، ص724.

### - المحاضرة رقم (09):القصة في الأدب العربي الحديث:

تأثر العرب المحدثون بالأشكال السردية الغربية كالرواية والقصة، فبدأت حركة الترجمة و التقليد – وكما أشرنا سابقا في مرحلة البدايات لظهور الرواية العربية بأن العرب كانوا لا يميزون بين المصطلحات: (الرواية، والقصة، والمسرحية).فحدث نوع من الخلط في المصطلحات إلى أن تحددت المفاهيم ومميزات كل جنس في مرحلة الابداع – فظهرت أعمال كثيرة ،وبذلكتعد «الرواية أكبر أنواع القصص من حيث الحجم ،أما القصة فهي حكاية حدث من الأحداث المتداخلة وهي أقل حجما من الرواية» (1)،وتعرف القصة من خلال عناصرها المتمثلة في: (الحركة ،والحادثة ،والحوار ،والحبكة ،والزمان ،والمكان ،والعقدة ،والحل) .ويحيل مصطلح "القصة" في النقد الأدبي الحديث على الأحداث المنتهية التي يتكفل السارد بالنطق به (2).

وفي مسألة العناصر أيضا ،يشير "محمد رمضان الجربي" إلى العناصر الآتية: (3)

-الحادثة: و تمثل حادثة عامة تحتوي على مجموعة من الأحداث الجزئية.

-الشخصية: و تمثل العنصر الرئيس في القصة ؛ لأن الصراع الداخلي والخارجي يحدث متعة وطرافة في القصة .

-السرد: طريقة الكاتب في العبير عن الحدث والشخصيات ونقلها من الواقع إلى صورة مقروءة أو مسموعة ممتعة .

-الزمان والمكان: وهما من العناصر المهمة في القصة لأن ربط الأحداثوالعادات والتقاليد بازمان ،والمكان؛ يعطى القصة قوة وطرافة وتأثيرا في العواطف الإنسانية.

<sup>(1) -</sup>ينظر: محمد رمضان الجربي، الأدب المقارن، ص131-

<sup>(2)</sup> ينظر: عبد المالك قجور، القصة ودلالتها في رسالة الغفران وحي بن يقظان ، ص24-

<sup>(3)</sup> ينظر: محمد رمضان الجربي، الادب المقارن، ص32،31 .

-الفكرة: وهي الأساس الذي تقوم عليه القصة ، فمن خلال ترابط الأحداث تتكون الفكرة في ذهن الكاتب. ثم القارئ بعد القراءة .

-البناء:هو الترابط الفني الوثيق بين عناصر القصة ،وامتزاجها ببعضها لتزداد جلاء ووضوحا وقوة وإبداعا وتأثيرا في نفوس السامعين.

وكما تختلف القصة في بناءها عن القصة القصيرة و القصة القصيرة جدا، حيث أن القصة تحتوي على حدث عام يقوم على وجود أحداث جزئية .أما القصة القصيرة فهي الحدث الجزئي ، أما الأقصوصة فهي تمثل ومضة أو مشهد من الحدث الجزئي.

«فالقصة حكاية حدث من الأحداث المتداخلة تتعلق بشخصيات إنسانية مختلفة متباينة في عيشها وتصرفها في الحياة ،وهي أقل حجما من الرواية ، أما القصة القصيرة فهي تمثل حدثا واحدا في وقت واحد، أو عاطفة واحدة مفردة وتمتاز بوحدة الانطباع مع المحافظة على الوحدات الثلاث ،وهي أقصر من القصة ،أما الأقصوصة فهي أصغر من القصة القصيرة ،وتصور جانبا من جوانب الحدث ،وتأخذ لقطة منه ،وهي التي تتناسب مع العصر الحديث عصر السرعة»(1).

ويشير "حسين مناصرة" إلى مسالة الحجم في ترتيب الأشكال السردية وذلك في تحديده للقصة القصيرة جدا في كتابه: (القصة القصيرة جدا رؤى وجماليات) نحو قوله: «يمكن تعريف القصة القصيرة جدا على أساس أنها بضع كلمات أو بضع أسطر تشكل نصا سرديا مكثفا ،هو الحجم الأصغر في سلسلة فن القصة المتدرجة من الرواية ،فالقصة ،فالقصة القصيرة جدا»(2)

وفي الحديث عن حبكة القصة نجد "محمد يوسف نجم" ،يشير إلى المواد الأولية للقصة فيقول: « يجب أن ننظر أولا إلى المواد الأولية التي تستمد منها (حبكة القصة) وإلى قيمة

<sup>(2)</sup> حسين مناصرة ،الفصة القصيرة جدا رؤى وجماليات ، 147.

هذه المواد عندما تتعارض بالحياة نفسها، فلو نظرنا إلى قصص كتابنا. كتوفيق الحكيم والمازني ونجيب محفوظ ،وعبد الحميد السحار، وجدنا أن موضوعاتها مستمدة من واقع الحياة التي تحيط بهم ،على ما بينهم من اختلاف في الزاوية التي ينظرون منها إلى هذه الحياة»<sup>(1)</sup>.فالقاص ينسج الحدث بشكل فني مستمد مادته من الواقع ،لذلك نجد أعمال تميل إلى الواقعية مقل نجيب محفوظ ،وحسين هيكل، وتوفيق الحكيم مثلا، إلا أن هذا الأخير قد برع في المسرح مثل مسرحية "أهل الكهف".

# 1-القصة القصيرة المصرية في الأدب الحديث:

أثبت فن القصة القصيرة، أن يمتلك القدرة على استيعاب الأجناس الأدبية الأخرى ،سردا أو شعرا ،فهو يجري "كيميائه" الأدبية هضما وامتصاصا ،ليستوعبها ويهضمها تماما ويدخلها في نسيج بنيانه الفني بحيث تصير عنصرا أصيلا من عناصر تكوينه (2).

ومن أبرز كتّاب السرد القصصي في فترة الخمسينات ومنتصف الستينات القرن الماضي الأستاذ "محمد فتحي حسن المحامي"، كما كتب الأستاذ" أحمد عبد اللطيف بدر "سردا قصصيا بهدف تحقيق غايات أخلاقية ،وتعميق جوانب وأبعاد تربوية وسلوكية ،إشباعا لعاطفته الدينية وإضافة لمسؤولياته الوظيفية ،أما كتّاب فترة السبعينيات فقد تميزت فترتهم بالتألق والازدهار الأدبي نتيجة سعيهم للتواجد عبر فعاليات ،ومنتديات أدبية متعددة ،وذلك بعد العودة من التهجير والاستقرار وعقد المؤتمر الأول لأدباء بورسعيد .ومن بينهم "زكريا رضوان" ،"ومرسي سلطان"، ومن كتاب جيل الثمانينات "ممدوح الباقوري" ،"وحامد موسى"، و "أسامة المصري"،

<sup>(1)</sup> محمد يوسف نجم ،فن القصة ،ص 53.

<sup>(2) -</sup> ينظر :أحمد مرشد،أثر المتغير الاجتماعي في السرد القصصي نماذج من القصة البورسعيدية القصيرة،من الموقع.

و "صلاح عساف"، والقصص هنا تميزت بطرح هموم ومعاناة والتنفيس عن الآلام وانكسارات الواقع (1).

أما جيل التسعينيات فيتسم بالاتساع، والتتوع ،والتعدد ،والتحلي بروح التحدي ،ومحاولة إنجاز التحقق ومن بينهم "محمد العباسي"، و "ابراهيم راجح"، ومن أعمال العباسي (شمال شرق الوطن)،و (نوة الفيضة)،و (خريف أخير لصياد عجوز).أما "ابراهيم راجح" فهو يبدو في مجموعته ( الحصاد)،صوتا معبرا عن البسطاء والمهمشين في الأحياء الشعبية حيث حياة الكاتب نفسه بين هموم الناس، وما يواجهه الفقراء من مكابدة ومعاناة في تحصيل قوتهم (2).

# 2-القصة الجزائرية في الأدب الحديث:

عرفت نشأة القصة الجزائرية تطورا من خلال النمو الفني في السردالقصصي، الذي يعود إلى عوامل مختلفة ،يمكن ضبطها كالآتى:

1926-الحركة الوطنية: منذ عشرينات هذا القرن أخذت الحركة الوطنية تخطو نحو التنظيم ،وظهرت الأحزاب بدءا "بنجم شمال إفريقيا" الذي أنشئ في 1926 ،ثم الحزب الشيوعي سنة 1936ثم حزب الشعب سنة 1937،وكان امتدادا جديدا "لنجم شمال إفريقيا" ،وتحول إلى حركة انتصار الحريات الديمقراطية سنة 1946،ثم أحباب البيان والحرية سنة1944،الذي أصبح الاتحاد الديمقراطي للبيان الجزائري سنة1945، وبغض النظر عن النشاط السياسي الذي هو المجال الأول لهذه الأحزاب، إلا أن الوجه السياسي كان يخفي وراءه أبعادا ثقافية

الموقع السابق). ( من الموقع السرد القصصي نماذج من القصة البورسعيدية القصيرة : ( من الموقع السابق).

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الموقع نفسه .

وحضارية عميقة ، أو يمكن القول إن الظاهرة الفكرية والثقافية ، حكمت الظروف أن تتجلى في البعد السياسي<sup>(1)</sup>.

2-2-دور الصحافة: على الرغم من اهتمام الصحافة بالجانب السياسي بيد أنها احتضنت المحاولات الأولى من الأعمال الأدبية والفنية ،لأن الأدب كغيره من النشاطات كان ينظر إليه بوصفه وسيلة تخدم القضية الوطنية ويجب أن يوظف لهذا الغرض (...)، فجريدة "المبشر "كانت جريدة معربة على مستوى العالم بعد" "التنبيه"و "الوقائع "المصريتين إذ صدرت عام 1847 وازدهر النشاط الصحفي منذ العشرينات على وجه الخصوص، بفعل نضج الحركة الوطنية، وتعدد الأحزاب ،وهو ما أشار له الدكتور "عبد الملك مرتاض" الذي أفرد فصلا مفيدا للصحافة العربية في الجزائر في كتابه:" نهضة الأدب العربي المعاصر في الحزائر "(2).

2-3-دور المقالة: من المعروف أن المقالة بحكم حجمها وقدرتها على احتضان موضوعات اجتماعية، وسياسية كانت سلاحا قويا في أيدي المثقفين عامة والمصلحين بصفة خاصة ،وهي من المرونة بحيث تسمح لكاتبها أن يحاصر موضوعه اليوم ليعالج موضوعا آخر غدا. وفي ذلك فرصة فريدة لمواكبة الأحداث المتسارعة للنظر فيها .وتحليلها وبالتالي مساعدة المتلقي من خلالها(...)،فهي ساحة يتمرن فيها الناشئون على الكتابة(...)؛حيث وجدوا في الطابع القصصي .ما يطعم كتاباتهم ويغذيها حتى لا تأتي ثقيلة مملة .فعمدوا إلى المزج بين المقال والقصة.وكأنهم في ذلك يؤكدون تواصلهم مع الأسلاف

<sup>(1)</sup> ينظر :نشأة وتطور القصة الجزائرية، من الموقع

http://bairak.yoo7.com

<sup>(2) -</sup> ينظر : نشأة و تطور القصة الجزائرية ( من الموقع انفسه ).

الذين ابتكروا هذه الأساليب ووظفوها قصدا، كما في استطرادات "الجاحظ "،وفي فلسفة "حي ابن يقظان "المتأدبة (1).

2-4-التأثير المشرقي:بعد الحرب العالمية الثانية ،أصبح الأدب العربي على رصيد مهم من الكتابات القصصية القصيرة والطويلة .بفعل تعمق الاحتكاك بالغرب وامتزاج الثقافات ونشاط الترجمة وتعلم العرب لغات أجنبية كثيرة ومختلفة .وفي الوقت الذي كان فيه الاستعمار الفرنسي يمارس على الجزائر سياسة الحصار والعزلة ،لم يقف الجزائريون مكتوفي الأيدي ،بل ابتكروا أساليب مختلفة للمقاومة واسترجاع الذات الضائعة ، ولم يكن لديهم أفضل من التوجه نحو المشرق العربي. فيتم التواصل بطرق شتى منها رحلات المشارقة إلى الجزائر مثل :"محمد عبده"، و"أحمد شوقي"، ورحلات الشخصيات الجزائرية إلى المشرق ومنهم "حمدان الونيسي"، و"ابن باديس"، و"البشير الإبراهيمي" ،و"الورتلاني"،

2-5-القصص الشعبي: أشار الدكتور "عبد الله الركيبي" أنه كان للقصص الشعبي دور مؤثر في نشأة القصة فالواقع الجزائري الذي كان يموج بتداول السير الشعبية، وقصص البطولات، والقصص الدينية، والخرافات والسحر والأمثال وهي ألصق بالواقع اليومي للمواطن جعل من هذه الأشكال التعبيرية على مرّ الزمن واشتداد التحدي الاستعماري وتصاعد موجات الغزو الثقافي ،فسحة التنفيس وأداة للتعويض وسندا لإثبات الذات وتأكيد حضور الهوية ،وبما أن الطابع القصصي ظاهرة تغلب عليها أشكال التعبير في الأدب الشعبي، بما فيه الشعر الملحون ظاهرة تغلب عليها أشكال التعبير في الأدب الشعبي، بما فيه الشعر الملحون

<sup>(1) -</sup> ينظر الموقع السابق.

<sup>(2)</sup> ينظر: نشأة وتطور القصة الجزائرية ( من الموقع نفسه)

الذي كثيرا ما تأتي قصائده مطعمة بنسيج قصصي له بداية ووسط ونهاية-فإن الأدب الشعبي-دون شك خلفية ثقافية تمارس تأثيرها في الكتابة الثقافية (1).

وعلى سبيل المثال (القصة الخرافية الشعبية )،التي قد تبتعد عن الواقع ولكنها تظل لصيقة به ذلك أنها تثير فينا الخيال و تستنطقه، فعندما يتحدث الرواي عن الغابة يدفعنا على تصورها من واقع معرفتنا بها وبصورتها في خيالنا...ولذلك فهي تبني الجسور بين الماضي والحاضر والمكان، وهي تتناول واقعنا الذي نعيشه...وقد تشير إلى المستقبل وذلك من خلال نماذج بسيطة مثل البنات اللائي يذهب والدهن إلى الحج أو الفتاة والذئب ،أو التي تذهب للبحث عن النار (2).

وبذلك فالقصة الشعبية الجزائرية على اختلاف مضامينها وأساليبها واشكالها، لعبت دورا واضحا في ملء الفراغ الأدبي في فترة ضعف فيها الأدب العربي، كما أنها عبرت عن روح الشعب الجزائري ،وتعلقه بماضيه ودفاعه عن وجوده وكيانه (3).

أما مصدر الاختلاف في تحديد تاريخ، وتعيين كاتب لنشأة القصة القصيرة فيعود إلى الارتكاز على القصص في غالب الأحيان دون سائر الأدوات الفنية التي بها أو بمعظمها يكتمل البناء الفني؛ لذلك نجد "عبد الله الركيبي" يحسن التخلص من تحديد تاريخ للنشأة ليقول عن المقال الصحفي ،يعد المقال القصصي الشكل البدائي الأول الذي بدأت به القصة الجزائرية القصيرة ،وقد تطور المقال القصصي عن المقال الأدبي بل تطور عن المقال (الإصلاحي بالدرجة الأولى)،ولكن ليقرر لاحقا ،فإذا كان "المقال القصصي" هو البذرة الأولى لبداية القصيرة ،فإن الصورة "القصصية" هي البداية الحقيقية للقصة الجزائرية القصيرة

<sup>(1)</sup>ينظر:الموقع السابق.

<sup>(2)</sup> ينظر :محمد عيلان ،محاضرات في الأدب الشعبي الجزائري،دار العلوم للنشر والتوزيع ،عنابة ،ج1 ،دط،،2013 ،ص69،70

<sup>(3)</sup> ينظر :نشأة وتطور القصة الجزائرية ، (من الموقع السابق)

، وأول صورة قصصية ظهرت "عائشة" ، وقد طبع هذا النص ضمن مجموعة قصصية لـ "محمد سعيد الزاهري" بعنوان "الإسلام في حاجة إلى دعاية وتبشير" وذلك عام 1928. ويرى "عبد الملك مرتاض" أن أول محاولة قصصية عرفها النثر الحديث في الجزائر تلك القصة المثيرة التي نشرت في جريدة الجزائر . وهو يقصد قصة (فرانسوا والرشيد)" لسعيد الزاهري" المنشور عام 1925. (1)

وذهبت "عايدة أديب بامية"إلى أن أول قصة منشورة هي قصة "دمعة على البؤساء"،التي نشرتها جريدة "الشهاب" في عدديها الصادرين يومي18و28أكتوبر عام 1926. ويشير "عبد الله بن جلي "إلى أن: ( محاولة "عائشة" تمدنا بفكرنا عامة عن استخدامه للإطار القصصي ،فهي المحاولة الوحيدة التي تمس إلى حد ما الهيكل القصصي)، غير أن نص "عائشة" لم يتوفر على ما يسمح بإدراجه في فن القصة القصيرة .وهو يبين في موضع آخر قائلا: « الحقيقة الأولى التي لا جدال فيها هي أن الكاتب "أحمد رضا حوحو" هو الرائد الذي وضع اللبنة الأولى للقصة العربية الحديثة في الجزائر ،والحقيقة الثانية هي أنه الكاتب الوحيد الذي تحمل عبأها مدة لا تقل عن عشر سنوات كاتبا، وناقدا، ومترجما في زمن خلت فيه القصة من كتابها» (2).

بينما "صالح خرفي" قد نسب الريادة في كتابة القصة إلى "محمد بن عايد جلالي "مرة في كتاب ،وفي كتاب آخر يقول أن الريادة "لرمضان حمود" في هذه القصة التي نشرت في العشرينات بعنوان "الفتى" فهو أول من جرب كتابة القصة في الأدب الجزائري الحديث، وهناك من يشير إلى أن تاريخ نشأة القصة يعود" لمحمد بن ابراهيم" في "حكاية العشاق في الحب والاشتياق" ولو أن لغته ليست فصحى خالصة ( ...)، وبالاعتماد على أعمال "عبد الملك مرتاض"،و "عبد الله فصحى خالصة ( ...)، وبالاعتماد على أعمال "عبد الملك مرتاض"،و "عبد الله

<sup>(1)</sup>ينظر: الموقع السابق.

<sup>(2)</sup> ينظر: نشأة وتطور القصة الجزائرية (من الموقع نفسه

الركيبي"،و "عبد الله بن حلي"،يمكن تمييز مراحل تطور القصة القصيرة في الجزائر إلى: (1)

-مرحلة المقال القصصى.

-مرحلة الصورة القصصية والتي تهتم برسم الشخصية والحدث والحوار ...

-مرحلة القصة الاجتماعية.

-مرحلة القصة المكتوبة خارج الوطن.

### - المحاضرة رقم (10):البناء السردي بين القديم والحديث:

### أولا: الرواية:

تغيرالبناءالسرديمنالنمطالكلاسيكيإلىالنمطالحديث؛ حيثنجدالرواية أوالقصة قدتمز قبناء هافيشكلجديد تغيرالبناءالسرديمنالنمطالكلاسيكيإلى النطور فيظهور بوادر التجديد ،ويذكر "عبد الملك مرتاض" أن أماراتالتجديد على التحديد على التحد

كانمنذالحربالعالمية الأولىفيأورباوالولاياتالمتحدة الأمريكية علىأيديكثيرمنالكتابالروائيينأمثا لأندريجي دءومرسيلبروست،وكافكا،وجيمسجويس،وأرنستهيمنغواي،وجوندوصباصوص(...)
وبعدالحربالعالمية الثانية كانلامناصأمامتلكالمحنة الرهيبة التيمرتبها الإنسانية،منالتفكيرفيشكلجديد دللكتابة وفتغيرالتفكيرالفلسفييظهورالوجودية،وتتيرالتفكيرالنقديبظهورالبنيوية وتغيرالشكلالروائييظه

وربوادرفیکتابة جدیدة للروایة و ذلکفیمنتصفالقرنالعشرین علید طائفة منالکتابالفرنسیینمنبینهم : ( آلانروبغرییه و نتالیساروت و کلودسیمون و میشالبوتور  $(^{(1)}$ .

ولعل أهم ما تتميز به الرواية الجديدة عن التقليدية ،أنها تثور على كل القواعد ،وتتكر لكل الأصول ،وترفض كل القيم والجماليات التي كانت سائدة في كتابة الرواية التي

66

<sup>(1)</sup> ينظر الموقع السابق.

<sup>(1)</sup> ينظر: عبد الملك مرتاض، نظرية الرواية ، ص 47-

أصبحت توصف بالتقليدية ؛فإذا لا الشخصية شخصية ،ولا الحدث حدث ،ولا الحيز حيز ،ولا الزمان زمان ،ولا اللغة لغة ؛ولا أي شيء مما كان متعارفا في الرواية التقليدية متآلفا اغتدى مقبولا في تمثل الروائيين الجدد<sup>(2)</sup>.وبذلك تغير النمط السردي الحديث في الرواية

ومن أمثلة الكتابة في الرواية الجديدة أعمال "واسيني الأعرج"، (سيدة المقام، وقع الأحذية الخشنة، كتاب الأمير)، و "فريدة ابراهيم" في روايتها "أحلام مدينة" التي نلحظ فيها نوع من الهذيان واستعمال تيار الوعي وتقنياته مثل الكابوس والحلم ،ولا شعور المتدفق.

#### - ثانيا :القصة:

لقد خطت القصة العالمية ،والعربية خطوات فنية واسعة في السنوات الأخيرة ،وكان حقا عليها أن تستوعب تراث الإنسانية منذ وعت الإنسانية القص ،فطوّعت أدواتها وأساليبها استجابة لمتغيرات القرن العشرين ومجاراة لتطور الفنون جميعا في عصرنا ،وهكذا أخذت أساليب القصة تتطور تطورا كبيرا .وصارت أشكالا عديدة .واستجابة لدواعي العصر اتجه كتّاب القصة إلى القصة الغامضة أو قصة الضباب أوالسياقية ؛أي أن السياق هو الذي يحرك الأبطال .ولم تعد قصة انطباعات أو أحداث تمضي نحو هدف في تشويق جل إن المؤلف مثل أبطاله-يمضي معهم دون معرفة بالنهاية ،كما أنها ليست الخبر ،لا يهمها وجود بداية ووسط ونهاية ،لا يهمها الصراع ولا الإثارة (1).

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> المرجع نفسه،ص 48.

<sup>(1)</sup> ينظر بيوسف نوفل ، في السرد العربي المعاصر ، دار العالم العربي، دار العالم العربي ،،مدينة نصر ، القاهرة ،ط1، 2010.، ص10

وبذلك نلحظ أن القصة قد خطت خطوات واسعة في مضمار تطويع الأدوات ،وتطويرها مرة بدافع مسايرة العصر ،وتارة استجابة للمتغيرات النفسية لدى إنسان القرن العشرين إلى غير ما هنالك من أسباب معلنة وغير معلنة يتخذها أصحاب التيارات الأدبية وأتباعهم مبررا فنيا لتجديداتهم (2).

وبذلك نجد التجديد في الفن القصصي في كثير من جوانبه (في لغته،وفي رسم شخصياته،بحيث صارت القصة في كثير من نماذجها لاهي سهلة مشوقة مدغدغة للعواطف محلقة مع الخيال ،جالبة للنوم كما كان حالها في القديم ،بل صارت متطلبة من قارئها جهدا فائقا ويقظة تامة ،بل سيطرة على وسائلها التي يتقن الكاتب في استغلالها وتوظيفها. يبدأ من منجزات علوم كثيرة تطبيقية ونظرية مستغلا واقع الإنسان المعاصر الذي يحاصر بأمور كثيرة ،ويُفجع في أمور عديدة ،كما يفيد من فنون ظواهر التجديد(3). ويمكن تلخيصالسردي في (الموضوع ،واللغة ،والبناء) كالآتي:(4)

1-في الموضوع: و الذي ينتقل بين ارتياد الواقع أو التاريخ ،مثل الاشارة إلى الاحباط العربي العام نتيجة أوضاع العالم العربي.

### 2-في اللغة: ويتمثل ذلك في:

-استعار الفن القصصي اللغة الشعرية الانفعالية العاطفية من الشعر، حتى يكاد الفصل أو الفقرة أن يتحولا إلى قصيدة نثرية أو سردية بما في ذلك استغلال لموسيقى اللغة وتتمية لتراسل الأجناس الأدبية وتداخلها.

-التكثيف والايجاز والتركيز.

<sup>(2)</sup> ينظر المرجع نفسه ،ص ن

<sup>(3)</sup> ينظر :يوسف نوفل، في السرد العربي المعاصر، ص ن

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المرجع نفسه، ص 12

- -الميل إلى الايحاء ،والجمل القصيرة ،وتعدد مستويات اللغة والحوار.
  - -تداخل الضمائر (المتكلم ،والمخاطب، والغائب).
    - -الاكثار من الحوار الداخلي.
- تعدد مستويات الخطاب بين الأفعال بأزمنتها المختلفة ،والأقوال بتعدد قائليها، والخواطر الداخلية والخارجية.

# 3-**في البناء:** ويتمثل في: (1)

-نجد تعدد الرواة.

-تقنية القناع والرمز.

-توزيع القصة إلى وحدات تتقاطع أو تتلاقى.

-تآلف القصة من إيحاءات أو خواطر أو إشارات أو وقائع أو أحداث،ومن عيوب هذا النمط أنه قد يؤدي إلى التفكك وفوضى التفاعلات القديمة على الاحاطة والتطوير.

-وقد تستخدم الراوي الشعبي وروح الحكاية الشعبية ،وقد تمزج بين الوعي واللاوعي،أو تستخدم تيار الوعي

ويمكن الوقوف على أمثلة، في الكتابات القصصية الجزائرية المعاصرة ، التي تميل إلى التجديد في السرد القصصي:

## -المحاكمة (قصص) له :على زغينة:

يصف الكاتب في هذه القصص ،الواقع المعيش في نوع من التأمل لهذه الحياة ،ففي قصة "المحاكمة" يقول: « اليوم خريفي غائم... الشمس ذابلة ....ذاوية ...رياح الجنوب

<sup>(1)</sup> ينظر: يوسف نوفل ،السرد العربي المعاصر ،ص13

تتحرك ....والزوابع في الأفق ....تنقل الرمل وتذرو الغبار ...وباتت المدينة مهددة بالغزو ....بكثبان الرمال تجتاحها .... و بالإعصار المدمّر ....» (1)

يحمل الملفوظ السردي تصوير للواقع السياسي وللأزمة في الجزائر (باتت المدينة مهددة بالغزو) في ظل التعددية الحزبية والعشرية السوداء وتغيير الأوضاع ،فكانت اللغة السردية تتميز بالإيحاءوالإيجاز في الجمل.

### - "أتون الغياب " قصص قصيرة جدا ، لـ: سميرة منصوري:

نلحظ في هذه القصص القصيرة جدا بأنها تستعين باللغة الشعرية في السرد القصصي ببعض اوهو ما أضفى نوع من الجمالية في الحكي ،كما أن الكاتبة أرفقت القصص ببعض القصائد الشعرية ، ونلحظ أيضا نوع من الايحاء والبعثرة والتشتت في السرد ،فكأنها إشارات وشذرات ،أو قصيدة نثرية مبعثرة ،تمثل وقفات أو مشاهد أو لقطات بسيطة في استعمالتقنية القناع والرمز في البناء، ومن هذه القصص ، نذكر قصة "همس الذاكرة" ،حيث تقول :

«ساعة الاغتراب ... تعاند الخرائط... تهشم البوصلة على مرافئ الذاكرة ...

الذاكرة...

عنوة...

تجوب في أزقتها وتمرر ألحاظها...

هي ذاكرة تسكنها الفوضي...  $^{(1)}$ 

<sup>.8.</sup> علي زغينة ،المحاكمة ( قصص)، الجاحظية ، الجزائر ،دط،2003، ص $^{-1}$ 

<sup>(1)</sup> سميرة منصوري ،أتون الغياب (قصص قصيرة جدا متبوعة بشعر)،طبع بمطابع عمار قرفي وشركائه ،باتنة ، الجزائر،2000،ص

يحمل هذا المقطع من قصة "همس الذاكرة "موسيقى ، فكأنه قصيدة نثرية أو خاطرة ، ،فما يميز هذه القصص هو اللغة الشعرية .

### - "ممنوع الدخول" قصص قصيرة له: محمد كامل بن زيد:

تتميز هذه القصص بالتجديد والميل إلى استعمال تقنيات حديثة في السرد القصصي ،حيث نلحظ نوع من الايحاء والرمز في اللغة السردية ،ومن ذلك قصة "الجاذبية" التي تحمل شفرات في اللغة وتشتت في البناء ،كما في المقطع السردي:

«أراد تسلق الشجرة.....

نصحوه أنها عالية والصعود إليها شاق....

رفض نصائحهم وتمادى به الإصرار ...حتى أمسى غرورا....و بعند

تسلّق ....

خافوا عليه من السقوط....

انزل لا تكن متهورا ....

وبعند أكثر ... تسلق

خافوا عليه من العاقبة ....إنها الهاوية  $^{(1)}$ .

يلحظ القارئ نوع من الضبابية في اللغة ، وما الجاذبية وسقوط التفاحة إلا مؤشر إلى الفعل البشري والأثر الطيب الذي يعقب الرحيل، فالقصة علامة سيميائية أو كدال يبحث عن مدلوله .

71

<sup>(1)</sup> محمد الكامل بن زيد ، ممنوع الدخول (قص قصيرة)،دار علي بن زيد للطباعة والنشر ،بسكرة ،الجزائر،ط2012،200 ،ص11.

وعلى هذا الأساس فإن الرواية أو القصة الحديثة عرفت تغير وتطور نحو أسلوب جديد فيه نوع من البعثرة والتشتت وتكسير في البناء في اللغة وتشظي الزمن والابتعاد عن الثقل الأيديولوجي والاجتماعي الذي تميزت يه الرواية التقليدية ،وكما نلحظ الاستعانة بتيار الوعي وتقنياته كالحلم وحتى بالعنصر العجائبي في الكتابات الجديدة .

# - المحاضرة رقم (11):التجريب السردي: أولا: التجريب السردي في الرواية:

يعتبر التجريب السردي مظهرا جديدا في الكتابات الروائية ؛حيث « يشكل التجريب ، في المشهد الروائي العربي المعاصر ، اتجاها أساسيا من اتجاهات الكتابة السردية وسؤالا مركزيا ما انفك يفتح أمام الكتاب العرب، مبدعين ونقادا وباحثين ؛ دروب التيه ويلقي بهم في مهامه الحيرة ، وذلك لما يكتنف مصطلح (التجريب) و ما يرادفه من قبيل : ( الحداثة ، والطليعة ، والتجديد)، ولئن كان التجريب "استراتيجية فنية تسعى إلى خرق النمط والنموذج وتطمح إلى أن تجعل الكتابة داخل الجنس مفتوحة دائما ، يسعى إلى البحث المتواصل عن شكل جديد ، ورؤية متجددة ، فلا بد لهذه الاستراتيجية أن تتحقق بواسطة ، وتعد الرواية الواصفة إحدى أهم التقنيات الروائية والأشكال السردية التي يسعى الروائيون ، وتعد الروائية الجاهزة وخرقا لمواضيعها وتأسيسا لممارسة روائية جديدة تختفي بالمغايرة الروائية الجاهزة وخرقا لمواضيعها وتأسيسا لممارسة روائية جديدة تختفي بالمغايرة والاختلاف وتتأى عن المماثلة والائتلاف، وتتمثل "الرواية الواصفة " في نزوع النص الروائي إلى لفت الانتباه إلى ذاته والإحالة على نفسه بوصفه مغامرة كتابة أكثر مما هو كتابة مغامرة مفترد تمثيل الواقع كتابة معامرة مقتحول بذلك مدار الاهتمام في العمل الروائي من مجّرد تمثيل الواقع كتابة مغامرة مقتحول بذلك مدار الاهتمام في العمل الروائي من مجّرد تمثيل الواقع كتابة معامرة مقيتحول بذلك مدار الاهتمام في العمل الروائي من مجّرد تمثيل الواقع كتابة معامرة مقبت و المماثلة والإحالة على نفسه بوصفه مغامرة مقبل الواقع كتابة أكثر مما هو

<sup>(2)</sup> ينظر: عبد المجيد بن بحري ،مرايا القصص بحث في السرد النرجسي،قرطاج النشر والتوزيع صفاقس،تونس،ط1، 2007،ص10.

ومحاكاته والإيهام بمشكلاته إلى تأمل قضايا الكتابة الفنية والجمالية ،وتعرية قوانين السرد وكشف المستور من آليات اشتغال النص وطرائق تشكله (1).

ونجد "نتالي ساروت" (Nathlie Sarraute) عرّفت الرواية بأنها: (عملية بحث دائم يسعى إلى تعرية واقع مجهول وأن اكتمالها وكمالها مرهونان ببحثها المستمر، إنها مغامرة ومجازفة)، ويشير "عميش عبد القادر" بأن "نتالي ساروت "كانت تعني فيما تعني أن الخطاب الروائي أساسه التطور والبحث المستمر عن سبيل وآليات سردية خطابية مغايرة لكل ثابت ونمطى (2).

فالرواية دائمة التحول والتغير المستمر والمرهون بالواقع المعيش الذلك جاءت الرواية الجديدة لتكسير قواعد النمطية في الرواية الكلاسيكية المحيث البحث الدائم التي تتميز به الرواية هو يجسده معنى مصطلح (التجريب)، والذي يعني أيضا طبيعة الخطاب الروائي الذي يعكس طابع الحياة التي لا تستقر على حال اكل ما في الحياة متحرك البابي الاستقرار في الأفكار ولأفعال الكائنات الحية الوذلك دليل على تطورها وتبدلها سيرا على ناموس الحياة الموالة واقعا افتراضيا المقيلة متحركة التفاعل مكوناتها اللغوية وغير اللغوية بل كل تأثيثاتها متفاعلة بشكل تكاملي (3).

# 1-الرواية الجزائرية والتجريب السردي:

يوم الاثنين 2017/03/27، سا:00:www.amichabdelkader.com

<sup>(1)</sup> ينظر: المرجع السابق، ص11.

<sup>(2)</sup> ينظر: عميش عبد القادر، التجريب السردي الروائي عند الطاهر وطار، من الموقع:

<sup>(3)</sup>الموقع نفسه.

بعد فترة الستينات عرفت الرواية الجزائرية تطورا فنيا ،وفي هذ المسألة يشير "بوشوشة بن جمعة" إلى « اقبال كتابها على التجريب من خلال تحقيق هذه الحداثة الروائية في نصوصهم ،وفي ظل مرحلة تاريخية دقيقة من تاريخ الجزائر الحديث تميزت بتأزم تحولاتها وعمق تناقضاتها واخفاق العديد من اختياراتها الرامية إلى بناء الدولة الحديثة ،وهو ما يفسر تعدد الاتجاهات الفكرية والجمالية التي شهدها هذا النوع الأدبي على مدى سيرورته التاريخية وتنوع انماط السرد المنطوية تحتها»(1).

فالإبداع الروائي الجزائري المكتوب بالعربية كان دائما وليد تحولات الواقع الجزائري زمن الاستقلال؛حيث يستمد متنه الحكائي وبسببه يبحث عن الأشكال والابنية الفنية القادرة على استيعاب اشكالياته المستجدة وصياغة المواقف الفكرية والأيديولوجية مما يرجع مسارات التجديد التي شهدها إلى خصائص المرجلة التاريخية التي ميزت جزائر الاستقلال ،وهو ما يكشف عن عمق تفاعل هذا النوع الأدبي مع الواقع الجزائري في شتى تحولاته المتأزمة السياسية منها والاجتماعية والاقتصادية والثقافية وعمق انتمائه إلى الجزائر، أرضا وشعبا وهو الانتماء الذي يستمد منه هويته الدالة على جزائريته، التي تشكل خصوصيته المحلية داخل المشهد الروائي الروائي المغاربي والعربي على حد سواء ،وهي الخصوصية التي جسدت معبرة عن العالمية من خلال تزايد الاقبال على ترجمة العديد من النماذج النصية لإبراز أعماله ،مثل : عبد الحميد بن هدوقة ،والطاهر وطار مواسيني الأعرج،وأحلام مستغانمي،ومرزاق بقطاش، وجيلالي خلاص ،والحبيب السائح ،وواسيني الأعرج،وأحلام مستغانمي،ومرزاق بقطاش، وجيلالي خلاص ،والحبيب السائح

# ثانيا :التجريب السردي في القصة والقصة القصيرة جدا:

يوم الأحد 2017/03/26، سا File//c:/Users/elathir/Desktop ,htm13:00

(2)الموقع نفسه.

<sup>(1)</sup> ينظر: زياد العناني، سردية التجريب وحداثتها في الرواية العربية الجزائرية ،من الموقع:

### 1-التجريب في القصة:

اتخذت القصة معمارا مطورا جديدا ،وأقلعت عن المعمارية القديمة التقليدية ،وكثر استخدام تيار الوعي ،وكسر السرد وتقطيعه ، وتداخل الأزمان .وانقطاع تسلسلها ،والسرعة ،والإيقاع المتتابع ،وتعدد الرواة ،وتقسيم الرواية إلى وحدات كبرى: مدخل ومتتاليات ،وفقرات مرقمة في شكل حلقات متداخلة عازفة عن الفصول المتعاقبة إلى الجزئيات المتبلورة ،التي تقدم كل منها وجها جديدا في العلاقة المحورية التي تجمع جزيئات العمل القصصي ،وتقنية القناع والرمز ،كما شاع مفهوم الرواية مفتوحة النهاية (Open ended)،أما فيما يتصل بالحبكة ،والسرد والتسلسل المنطقيين ،فإن الرواية الحديثة لا تتخذ شكلا أو قالبا واحدا ،فهي لا تعبأ بالتسلسل التقليدي ، وهي تنتهك بنية التعديث السردي ،أو تجعله متواريا ضبابيا متأثرة ببنية الحلم أو الذاكرة ،منذ أعمال "كافكا"، و "بروست"، مرورا بأعمال "جيمس جويس"؛ حيث يطغى كل من الحلم ،ومكنونات الذاكرة (1).

ومن ألوان التجريب السردي: (2)

-توزيع القصة إلى وحدات تتقاطع أو تتلاقى.

-وتآلف القصة من إيحاءات أو خواطر أو إشارات أو وقائع أو أحداث.

ومن عيوب هذا النمط أنه قد يؤدي إلى التفكك، وفوضى التفاعلات ،وقد تعتمد القصة الجديدة على صدى الانطباع بينما تقوم القصة القديمة على الإحاطة والتصوير.

وقد تستخدم الرواي الشعبي، وروح الحكاية الشعبية ،وقد تمزج بين الوعي واللاوعي، أو تستخدم تيار الوعي.

ومن ألوان التجريب اللاقصة (AntyForm) ، وهي الثورة على كل شيء مرتب؛ إذ ثار الأدباء على القصة التقليدية ،وترّعم هذا الاتجاه في الرواية كل من :آلان روب جرييه

<sup>(1)</sup> يوسف نوفل ، في السرد العربي المعاصر ، 13.0.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ،ص ن.

، والسيدة نتالي ساروت ، وكلود سيمون ، وجيمس جويس ، وفرجينيا وولف ، ومارسل بروست ، ودوروثي ريتشاردسون ، الذين رفضوا تحليل شخصية البطل ، وعزفوا عن التشويق والمضي نحو هدف ، ورأوا أن المؤلف كأبطاله لا يعرف النهاية ، ولهذا سميت قصصهم (القصة الغامضة ، أو قصة الضباب ، أو القصة السياقية) ؛ أي المعتمدة على السياق في تحريك الأبطال (1).

ومن مظاهر التجريب القصصي: التغريب ويهتم "سكلوفسكي" والشكلانيون الروس بالتغريب ؛ إذ يربط الديهم بين الفن وتحطيم المألوف لتوليد إدراك جديد عند الملتقى الذا يرون أن الأداة الأدبية تصبح آلية عن طريق تجاوز المألوف وكسره، ومن مظاهر التجريب القصصي: التعبيرية وهي العلى عكس الانطباعية التعبير عن الرؤية المستعصية على الفهم والرمز والأسطورة ونحوهما (2).

### 2-التجريب في القصة القصيرة جدا:

فحال القصة القصيرة جدا، مثل القصة أن تقع ضمن دائرة المغامرة والتجريب ،وأن تسير في طريق الانفتاح على الأجناس الأدبية الأخرى وعلى الحياة ،و أن تتقصد جماليات التحطيم أو التكسير لما تم التعارف عليه في بناء الحكاية التقليدية أو النص السردي التقليدي ،مع كون اصطلاح المغامرة والتجريب هنا لا يعني الفوضى والتلاعب بعناصر السرد الحاضرة أو الغائبة على طريقة (خالف تُعرف)... ما نقصده بجماليات المغامرة والتجريب أن يكون القاص واعيا لكتابة القصة التقليدية ،وفي الوقت نفسه يعرف كيف يكتب نصا قصصيا إشكاليا يحطم البناء التقليدي للسرد؛ فيبدأ من النهاية ، أو يعتمد على تيار الوعي ،أو يغيب الفكرة، أو يعطل الزمن ....على سبيل المغامرة والتجريب في مجال هذه الكتابة السردية الأكثر تطورا و معاصرة !! .(1)

<sup>(1)</sup> يوسف نوفل، في السرد العربي المعاصر ، ص14،13.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ،ص 18.

<sup>(1)</sup> ينظر: حسين المناصرة ،مقاربات في السرد (الرواية والقصة في السعودية)،عالم الكتب الحديث ،إربد، الأردن، ط2012، ص279،278.

وبذلك ينبغي أن تحضر العناصر السردية في القصة القصيرة جدا ،ولكن ينبغي أن يكون هذا الحضور على قاعدة التجريب والمغامرة ؛ أي أن يكون القاص مدركا لجماليات التجريب وواعيا لمسلكيات المغامرة الفنية من خلالها ،و أنه مشبع بالعناصر السردية قديمها وحديثها ،بل إن باعه طويلة في مجال كتابة القصة القصيرة أو الرواية أو كانتيهما معا... (2) وهنا يمكن أن يكون للقارئ أو الناقد حرية واسعة في استنتاج عناصر السرد ،وفي التفاعل مع نصوص القصة القصيرة جدا ؛انطلاقا من أنها نصوص قصصية ،وفي الوقت نفسه هناك انفتاح وتداخل للأجناس في بنيتها السردية في المقام الأول ؛ لأ أن تكون العناصر السردية غائبة ،ومن ثم ليس للقصة القصيرة جدا أكثر من تسميتها وثوبها الشكلي، كما يظهر في كثير من قصص الكتاب المبتدئين في هذا المجال؛ وذلك عندما استهلوا هذه الكتابة ،في حين كان ينبغي عليهم أن يستهلوا كتابة الرواية على كتابة القصيرة جدا التي يخدعهم مظهرها القصير جدا !!(3).

# -المحاضرة رقم (12): سيمات القصة الجديدة (القصة الغامضة):

تتحدد سيمات القصة الجديدة نحو تقسيمها إلى وحدات كبرى: (مدخل وفصول مُعنونة أو مُرقمة)، وتتوع مفاتيح القص ما بين عرض ما جرى وتم ،وتتوع الرواة واستخدام طريقة الراوي الشعبي ،وتداخل الأزمنة في ظروفها الثلاثة: (الماضي ،والحاضر ،والمستقبل)،هذه الأزمنة التي تكون إما من خلال زاوية المنظور أو الرؤية ؛ حيث يدور حول شخصية واحدة ،أو متعددة من خلال أحداث من زوايا مختلفة ...(4).

فقد أصبحت القصة سريعة كحياتنا الحديثة متلاحقة الإيقاع ، واستلزم ذلك تكثيفا في اللغة ،وفي الانفعال ،وهذا ما جعل من الدارسين من يصف ذلك بأنه ( كرونولوجيا

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ، ص 279.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه ، ص ن.

<sup>(4)</sup> ينظر: يوسف نوفل ، في السرد العربي المعاصر ، ص 19.

الانفعال)؛ حيث لا تخضع الأحداث للتسلسل الزمني المعتاد ،بل للتسلسل الناتج عن النتداعي ،وليس ( كرونولوجيا التاريخ)الذي يعين الأحداث وتواريخها ،والوقائع وأزمنتها وفق تسلسل حدوثها الفعلي في ذاكرة الزمن ، وحساب السنوات والشهور ،والأسابيع والأيام والساعات ...(1).

ونتيجة لقصة تيار الوعي ،ظهرت قصة ما بعد الواقعية ،باحثة عن الوجود الحقيقي في الذات ،من هنا نشأت السريالية مستندة إلى أسس، هي :(2)

-اليأس الذي جعل الإنسان ينسحب، و يرتد إلى داخل وجوده الخاص في محاولة للوصول إلى شيء حقيقي ، وأدى ذلك إلى المسخ والتحويل الذي جعل الكاتب يكتفي بعالمه الخاص ويرفض ما عداه من قواعد. ثم أدى ذلك إلى الكشف عن الصوفية المستندة إلى رموز قامت على الغموض.

-ولا يهتم كاتب القصة القصيرة بسرد الوقائع والأحداث، كما يصنع كاتب الرواية ؛ لأن كاتب القصة القصيرة ينظر للحدث من زاوية معينة لا من زاوايا متعددة ، كما أنه يصور موقفا محددا في الحياة فرد أو أكثر ، ولا يهتم بتصوير الحياة بأكملها.

### -القصة الغامضة أو الضبابية:

لقد خطت القصة العالمية والعربية العربية القصة في السنوات الأخيرة ،وكان حقا عليها أن تستوعب تراث الإنسانية منذ وعت الإنسانية القص ، فطوعت أدواتها وأساليبها ،استجابة لمتغيرات القرن العشرين ومجاراة لتطور الفنون جميعها في عصرنا ،وهكذا أخذت أساليب القصة تتطور تطورا كبيرا ، وصارت أشكالا عديدة خاصة الفن الروائي (1).

<sup>(1)</sup> ينظر: يوسف نوفل ، في السرد العربي المعاصر ، ص 19.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ، ص ن.

<sup>(1)</sup>ينظر: يوسف نوفل ، في السرد العربي المعاصر ،ص 10.

- وضمن اتجاه الهروب من كل شيء مرتب ورتيب ،واستجابة لدواعي العصر اتجه كتّاب القصة إلى القصة الغامضة ،أو قصة الضباب أو القصة السياقية ؛ أي أن السياق هو الذي يحرك الأبطال ،ولم تعد قصة انطباعات أو أحداث تمضي نحو هدف في تشويق ،بل إن المؤلف -مثل أبطاله- يمضي معهم دون معرفة بالنهاية ،كما أنها ليست الخبر ،لا تهتم بتتبع الخبر ،لا يهمها وجود بداية ووسط ونهاية ،لا يهمها الصراع ولا الإثارة (2).

# - المحاضرة رقم (13):تيار الوعي في الرواية:

جاء" تيار الوعي "ليمثل الثورة الحقيقية في تاريخ التطور الروائي ،وهذا الاتجاه في صورته الناضجة هو بالطبع من نتاج القرن العشرين ،ومن الواضح أن "روبرت همفري" يرى ذلك ، فهو لا يتناول بالتحليل المستقصي سوى النماذج المعروفة في هذا الاتجاه ،والتي تتتمي إلى هذا القرن ، ولا يكاد يعطي أهمية تذكر للأصول التاريخية لهذا الاتجاه ،لقد اعتذر في تمهيده للكتاب عن عدم اهتمامه بالجانب التاريخي من الموضوع، وإن كان قد أشار في آخر نقطة عالجها إلى أن جذور "تيار الوعي" موجودة في روايات تنتمي إلى قرون ماضية ،ثم عاد ففرق بين الرواية السيكولوجية وبين رواية تيار الوعي ليؤكد استقلال (تيار الوعي) وعدم اختلاطه بأية تيارات سابقة عليه ، وأخرج كلا من "هنري جيمس"،و "مارسيل بروست" من كتاب هذا الاتجاه ،ثم توصل إلى تعريفه الخاص لرواية تيار الوعي ،فقال :إنها (نوع من القصص يركز فيه أساسا على ارتياد مستويات ماقبل الكلام من الوعي بهدف الكشف عن الكيان النفسي للشخصيات)(3).

أما "هنري جيمس" (1843-1916) الذي أخرجه "همفري" من زمرة كتاب (تيار الوعي)،ولم يهتم بإنتاجه ،فقد أسهم إسهاما لا نعتقد أن إغفاله مفيد في الكلام على هذا الاتجاه ،لقد كان اهتمامه موجها إلى عرض الشخصية من الداخل أكثر مما كان موجها

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه ،ص ن.

<sup>(3)</sup> ينظر: روبرت همفري ،تيار الوعي في الرواية الحديثة ،تر:محمودالربيعي ،دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع ،القاهرة،دط،2000، ص10.

إلى تصوير الموقف الروائي ،وقد أسهم في استغلال التحليل الداخلي إلى أبعد مدى ،وبخاصة في روايتيه : ( السفراء)، و (جناحا الحمامة) (1).

### 1-مفهوم تيار الوعي:

وتيار الوعي في الحقيقة مصطلح يفيد علماء النفس، وقد ابتدعه "وليم جيمس" ،ومن الواضح أن هذا التعبير أكثر ما يكون فائدة ، عندما يطبق على العمليات الذهنية (...) ويدل "الوعي" على منطقة الانتباه الذهني التي تبتدئ من منطقة ما قبل الوعي ، وتمر بمستويات الذهن ، وتصعد حتى تصل إلى أعلى مستوى في الذهن فتشمله ،وهو مستوى التفكير الذهني والاتصال بالآخرين ،وهذه المنطقة الأخيرة هي المنطقة التي تهتم بها كل القصص السيكولوجية تقريبا ،و يختلف قصص "تيار الوعي" عن كل القصص السيكولوجي في كونه يهتم بالمستويات غير الكاملة أكثر مما يهتم بمستويات التعبير الذهني ،وهي تلك المستويات التي تقع على هامش الانتباه (2).

### 2-تيار الوعي أو تيار الشعور:

يعتمد تيار الوعي على الحركة النفسية الداخلية المتدفقة في سيولة دون تحديد ،بدء ووسط ونهاية ،كأنها قطعة موسيقية متداخلة النغمات أو كتيار الماء متداخل القطرات(...) وفي اتجاه تيار الوعي تظهر قضايا العبث والوجود ، وترصد تموجات اللاوعي في مواجهة ما كان ثابتا لدى الرواية التقليدية (3).

وفي الرواية الحديثة يتناول القاص ردود الأفعال الداخلية التي تعبر الوعي بسرعة بالغة وأحيانا بدرجة غير مفهومة مقترنة بإيحاءات ، وأحاديث جانبية من خلال الحركة النفسية الداخلية ،تخلو من الحوادث أو تكاد ،معتمدة على الأفكار والذكريات ؛حيث تعبر الشخصية عن نفسها بطريقة اللاوعى أو السرد غير المنظم وغير المنطقى للذكريات

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ،ص 12.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجعنفسه ،ص 23،22.

<sup>(3)</sup> ينظر يوسف نوفل ، في السرد العربي المعاصر ، ص15.

انطلاقا من أن التأمل يشغل جانبا كبيرا من حياة الفرد ،بما في ذلك من الملاحظة العابرة ،واستحضار الذكريات الماضية، وبناء صور الآمال في المستقبل ،وهو ما يجعل الزمن فاقد للمعنى وكأنه لا وجود لفقراته المعتادة ( الماضي ،والحاضر ،والمستقبل) فالزمن متداخل (1).

- 1-التفتيت أو البعثرة المنهجية في المادة ،و الشخصيات والسرد..
  - 2-التحليل نتيجة لعلم النفس التحليلي.
- 3-تداعي المعاني تأثرا بتقنية السينما من :سيناريو، وقطع ،ومزج،وفلاش باك.
  - 4-استعارة الإيقاع من الموسيقا.
    - 5-المناجاة الداخلية.
  - 6-توظيف الحلم والكابوس في شكل غير منطقي.

<sup>(1)</sup> ينظر: المرجع السابق ،ص16،15.

<sup>(2)</sup>ينظر: المرجع نفسه ،ص16.

7-الخلط في الأزمنة بين الماضي و الحاضر.

8-تداخل الأمكنة كالسينما والتليفزيون.

# 3 -نماذج جزائرية لتيار الوعي في الرواية:

من النماذج الجزائريةالروائية،التي نجد فيهاتوفر لبعض مظاهر تيار الوعي،نذكر:

1- رواية (أحلام مدية ) لفريدة ابراهيم (1) ،حيث تحتوي الرواية على التدفق الشعوري ،والمناجاة التداخلية ،وكذا التداخل في عنصر الزمن بين الماضي والحاضر والمستقبل ،والتشتت والبعثرة في السرد.

2-رواية (الشخص الآخر) لحفناوي زاغز<sup>(2)</sup>،والتي نجد فيها الأحداث تسرد بين حالة اللا وعي أثناء الغيبوبة للبطل والوعي بعودة الروح أثناء الاستيقاظ، والجلسة استحضار الروح التي قامت بها الطبيبة إلين ، وحالة اللاوعي والهذيان ،ونجد المناجاة الداخلية وتوظيف الحلم.

3-رواية (همس الهمس) لمحمد الكاملين زيد<sup>(3)</sup>، نلحظ في هذه الرواية وجود عنصر التشتت والبعثرة في السرد ،و التدفق الشعوري ،وحالة اللاوعي الهذيان والمناجاة الداخلية ،واستعارة الايقاع من الموسيقا من خلال الشعرية السردية في اللغة ،والحلم الذي يرد بسيط وغير واضح. والخلط في الزمن بين الماضي والحاضر والمستقبل.

### - المحاضرة رقم (14): سردية الخبر:

إن الحديث عن سردية الخبر متعلق بالعملية الكلامية ؛حيث يتأسس فعلإنتاج الكلام وإرساله بصفته رسالة موجهة إلى المرسل إليه (متلقي) على قصدية التبليغ والتأثير ،وهدف التبليغ والتأثير هذا محدد في لفظة (قال)،وهي لفظة عامة بحيث يمكن أن تشتمل أفعالا أخرى، لا من حيث الصيغة ولكن من حيث الفعل والقصد ،مثل :

<sup>(1)</sup> فريدة ابراهيم ،أحلام مدينة ،منشورات الاختلاف ،الجزائر /منشورات ضفاف ،بيروت،ط1،2013.

<sup>(2)</sup> حفناوي زاغز ،الشخص الأخر،دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع ،الجزائر،دط،2000.

<sup>(3)</sup> محمد الكامل بن زيد ،همس الهمس،دار على بن زيد للطباعة والنشر ،بسكرة ،الجزائر ،ط2017،20.

(حدّث ،و أخبر ،وأنشد)، وفي هذا يرى "سعيد جبار" في كتابه: (الخبر في السرد العربي " الثوابت والمتغيرات " ) أن فعل (((قال) هو لفظ عام يمكنه أن يشمل الأفعال الثلاثة الأخرى ،إذ أن القول هو الكلام دون تحديد خصوصياته فإننا سنكون أمام فعلين أساسيين في تأسيس النص العربي : (حدّث، و أخبر) ، فيحيلنا الأول على (الحديث) والثاني على (الخبر)).

غير أن الفارق الزمني بين الخبر والحديث، هو كلاهما يرسلان خبرا متضمنا في حدث أو فعل سردي ، إلا أنها من جهة علاقتهما بالزمن فإن الخبر يرتبط بزمن أنجز وتم في الماضي وانتهى. في حين يكون الحديث مرهونا بالزمن الحاضر؛ أي أنه مباشر آني تجتمع عناصر الخطاب كلها في لحظة إنجازه: ( المرسل /الرسالة /المرسل إليه)، فإذا خرج الحديث عن آنيته لحظة الحاضر آل إلى خبر مروي. ومن ثم فكل حديث ما هو إلا خبرا كان ، ولذلك كان كل حديث خبرا من قبل ،ولهذا ارتبط مفهوم الحديث بما هو جديد وقائم بالفعل .كما أن الحديث هو كلام صادر عن قائله مباشرة أما الخبر فيتميز بنقله من شخص إلى آخر ،وهو بهذا المعنى يقتربان من مفهوم السرد والعرض<sup>(2)</sup>.

فمن وجهة سردية فإن الحديث والخبر، لا ينجزان إلا بواسطة صيغة ما،انطلاقا من علاقة الصيغة بالكلام والتلفظ إذ أن ( الصيغة السردية ارتبطت بإرسال شيء هو على مسافة من مرسله هذه المسافة قد تكون زمنية ؛أي يخبر عن شيء انتهى وتم وقد تكون مسافة مكانية ،إذ يخبر بشيء لا يرتبط بقائله (1).

<sup>(1)</sup> ينظر: عميش عبد القادر ، شعرية الخطاب السردي – سردية الخبر - منشورات دار الأديب، و هران ، الجزائر ، دط، 2007 ، ص25.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص 26،25.

<sup>(1)</sup> ينظر: المرجع السابق ،ص 26.

وقد يكون الخبر متضمنا في أجناس سردية أخرى ؛حيث يعتبر نواة المحكيات ،مثل : (القصة ،والحكاية ،والسيرة) ؛ لأن هذه الأجناس القولية كلها تتقاطع في جنس أشمل وذلك من حيث الصيغة الإخبارية .فالخبر يندرج تحت مفهوم القص لأنه يشمل أبسط الوحدات الحديثة الصغرى التي تتشكل منها القصة ،بصفتها نصا يتكون من مجموعة أخبار (أحداث)، فقد تتفاوت هذه الوحدات الصغرى (الأخبار) من حيث الحجم (الكم اللفظي) من السطر أو السطرين ،وقد تجتمع مجموعة من الأخبار في نص واحد طويل ،ومنه فالخبر ((كل حدث تميز ببساطة فعله ووحدته، فلا يتفرع إلى تعدد الأفعال والأحداث وتتوع الشخصيات ،وقد يطول بعض الشيء إلا أنه يحتفظ بهذه الوحدة الحدثية))(2)، فالنص الروائي في بنيته التركيبية الإخبارية وبصفتها رسالة تتميز بالطول والكثرة والتتوع ،هي سلسلة من الأحداث ،الأخبار الحكائية أو السردية، وما سلسلة الأخبار تلك سوى سلسلة الأخبار المسرودة على ألسنة الشخصيات أو السارد (3).

إن تطور الخبر يجعله يتحول من شكله البسيط إلى شكل مركب أكثر تعقيدا وتفصيلا، ويدفعه بالضرورة إلى الاندماج في نوع آخر قد يكون (قصة) أو (حكاية). ويتميز الخبر بميزة البساطة في التركيب ،وفي أحادية الحدث وتتمثل هذه البساطة كما يحددها "سعيد جبار" ،كالآتي (4):

1-الخبر بنية سردية بسيطة قوامها السهولة والإيجاز.

2-الخبر سرد يتمركز بالأساس حول الحدث الواحد البسيط.

3-الخبر سرد يدور في غالب الأحيان خارج الزمان والمكان.

4-الخبر سرد منفتح قابل للتحول من حيث الحدث أو الصيغة.

<sup>(2)</sup> ينظر: المرجع نفسه ،ص 27.

<sup>(3)</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص ن.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص28، 29.

5-الخبر يتميز بقلة تتوع صيغة الخطابية وهيمنة صوت السارد .

وتتمثل هذه العناصر ميزات وخصائص البنية التركيبية للخبر، ويبقى أن نشير إلى التحولات التي تميز خطاب الخبر عن خطاب الحكاية أو الرواية ؛حيث ينتقل من البساطة إلى التعقيد ومن القلة إلى الكثرة ومن أحادية التكوين إلى التنوع والثراء في (اللغة، و الشخصيات ،والأحداث) (1). ولتوضيح هذا التغير نقف على تحديد "سعيد جبار"، الذي ميّز بين بساطة الخبر وتركيبة الحكاية ، كما في الجدول الآتي (2):

| الحكاية/الرواية         | الخبر                     | مكونات بنية الخطاب |
|-------------------------|---------------------------|--------------------|
| شكل ينحو نحو التركيب.   | شكل بسيط.                 | الشكل              |
| تعدد الأزمنة.           | وحدة الزمن.               | الزمن              |
| تنوع الأحداث وتشعبها    | وحدة الحدث و بساطته       | الحدث              |
| نسبیا/الترکیز علی بعض   | - التركيز على الحدث       |                    |
| الجزئيات.               | المركزي.                  |                    |
| حضور الفضاء وتنوعه دون  | وحدة الفضاء أو غيابه      | الفضاء             |
| التركيز على وصف ملامحه. | غياب وصف الفضاء           |                    |
|                         | وتسميته.                  |                    |
| تعدد الشخصيات نسبيا     | ندرة الشخصيات وقلتها.     | الشخصية            |
| وتتويعها.               |                           |                    |
| السردية بين المسرود     | وحدة الخطاب السردي وهيمنة | الصيغة السردية     |
| و المعروض.              | الخطاب المسرود            |                    |
| -تنوع الخطابات والصيغ   |                           |                    |

والخبر يكون شفهي أو مكتوب ،وشعرا ،أو نثرا، و لغوي أو غير لغوي ( في شكل أيقونة ، و رسم...) يحمل معنى .

فالخبر في عالم السرد هو الوقائع والأحداث التي تنتقل بالرواية من شخص إلى آخر شفاها أو كتابة بأي حجم كان (...) فالخبر وحدة سردية مستقلة بذاتها تجسد فعلا أو

<sup>-</sup>(1) ينظر: عميش عبد القادر ، شعرية الخطاب السردي (سردية الخبر)، ص29، 30.

<sup>(2)</sup>ينظر: المرجع نفسه ،ص31.

حادثا لشخص أو أشخاص (...) وقد يختلف الخبر في الطول وفي الوظيفة و في الغرض .(1)

### خاتـــمة:

لقد سعيت فيهذه المحاضرات إلى تبسيط المفاهيم السردية بداية بمفهوم السرد،

يوم الخميس 2017/3/30 /سا10.00 مwww.mnaabr.com

<sup>(1)</sup>ينظر :جاسم شاهين كاظم ،الخبر السردي تعريفه وتوظيفه كتاب أخبار النساء أنموذجا ،من الموقع :

و كذا تحديد تصور "جيرار جينيت" في المحكي لأني وجدت تصوره يشكل عتبة أولى في الدراسات السردية ،كما أن على الباحث إدراك هذه المفاهيم السردية للوقوف فيما بعد على دراسات تطبيقية لها .

كما تم تحيد السرديات العربية من الموروث العربي للسرد ، فالتراث العربي مفعم بالنصوص الحكائية، مثل ألف ليلة وليلة التي تميزت بسحر الحكي ، والسير التي مزجت بين الشعر والنثر أحيانا ، فاخترت منها " سيرة بني هلال " .

ثم تحديد السرديات الحديثة من خلال ضبط الرواية العربية التي استفادت من الأدب الغربي في البناء الفني من خلال جسر الترجمة ،والبعثات إلى الخارج والصحف العربية فأصبحت الرواية —بعد أن لقيت الرفض من طرف النقاد في مرحلة البدايات —سيدة العرش في الفنون الأدبية ،ثم تم ضبط القصة العربية ،والتي أيضا نهلت من الغرب ،فكان للتفاعل الأدبي الدور القوي في تطور الأدب بشكل عام، والأشكال السرية بشكل خاص،و (الرواية ،والقصة)كأبرز مثال سردي على ذلك في السرد المعاصر ،والذي اخترت منه بعض الأمثلة القصصية . وكما تغير النمط في الحكي من خلال التجريب السردي الذي برز في القصة وكذا نلحظ ظهور القصة الغامضة التي عكست سيمات التجديد ،وكذا تم الاشارة إلى تيار الوعي في الرواية الذي يشير إلى حالة الوعي واللاوعي والهذيان والايحاء في النص، فالتدفقات الشعورية كامنة في العمل الروائي تتجلى في مواقف الشخصيات وحكبها وأفعالها وغيرها،وكما يعد سرد الخبر في النص السردي رواية كان أو قصة أو مكتوبا أو شفهيا يختلف في بنيته وفي ندرة أو وفرة عناصره بحسب طبيعة النص.

-المصادرو المراجع:

أولا: المصادر:

- 01- بديع الزمان الهمذاني، (المقامات).
- -02 حنا مينة، الأرقش والغجرية (رواية) ،دار الآداب ،بيروت ،لبنان ،ط1 ،2006 .
- 03-حفناوي زاغز، الشخص الآخر، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع ،الجزائر ،دط، 2000.
- 04-محمد كامل بن زيد ،ممنوع الدخول (قصص قصيرة)،دار علي بن زيد للطباعة والنشر ،بسكرة ،الجزائر ،د2 ،2012.
- 05-محمد الكامل بن زيد ، همس الهمس ،دار علي بن زيد للطباعة والنشر ،بسكرة ،الجزائر ،ط2، 2017.
- 06-سميرة منصوري ،أتون الغياب، (قصص قصيرة جدا متبوعة بشعر)، مطبعة عمار قرفي وشركائه ،باتنة ،الجزائر ،دط، 2000.
  - 07-علي زغينة ،المحاكمة (قصص)،الجاحظية، الجزائر ،دط،2003.
- 08-فريدة ابراهيم ،أحلام مدينة ،منشورات الاختلاف ،الجزائر /منشورات ضفاف ،بيروت ،ط1، 2013.
  - 09-قصصاًلفليلة وليلة ،دارا لأنيس ،موفم ،للنشر والتوزيع ،الجزائر ،ج1 ،2005.

#### -ثانيا: المراجع باللغة العربية:

- 10-أحمد حمد النعيمي، إيقاع الزمن في الرواية العربية المعاصرة ،دار فارس للنشر والتوزيع ،عمان ،الأردن، ط1، 2004.
- 11-عبد الحميدبوسماحة ،مكونات البنية الفنية (رحلة بني هلال إلى الغرب وخصائصها التاريخية والاجتماعية والاقتصادية)، ،دار السبيل ، الجزائر ، ج2، دط،2008.

- 12-عبد الواسع الحميري ،الخطاب والنص "المفهوم والعلامة ،السلطة"، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ،بيروت ،لبنان ،ط1، 2008.
- 13-عبد المالك قجور ،القصة ودلالتها في رسالة الغفران وحي بن يقظان ،مطابع الاخوة مدنى ،البليدة ،الجزائر ،ط1، 2010.
- 14-عبد الملك مرتاض، نظرية الرواية ،المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ،الكويت ،دط ،ديسمبر ، 1998.
- 15-عبد العالي بوطيب ،مستويات دراسة النص الروائي (مقاربة )،مطبعة الآمنية ،الرباط ،المغرب،ط1 ،1999.
- 16- عبد المجيد نوسي ،التحليل السيميائي للخطاب الروائي (البنيات الخطابية التركيب-الدلالة)، شركة النشر والتوزيع المدارس ،الدار البيضاء ،المغرب، ط1 ،2002.
- 17-بوعلي كحال ،معجم مصطلحات السرد، عالم الكتب للنشر والتوزيع، الجزائر ،ط1 2002.
- 18-واسيني الاعرج، اتجاهات الرواية العربية في الجزائر (بحث في الأصول التاريخية والجمالية للرواية الجزائرية)، المؤسسة الوطنية للكتاب ،الجزائر، دط، 1986.
- 19-حميد لحمداني، بنية النص السردي من منظور النقد الأدبي ،المركز الثقافي العربي للطباعة والنشر والتوزيع ،ط3 ،2000.
- 20-حنا الفاخوري ،تاريخ الأدب العربي،منشورات المكتبة البوليسية ،لبنان ،ط12، 1987.
- 21-حسين المناصرة ،توهج السرد، (مقاربات في الخطاب السردي السعودي)، عالم الكتب الحديث ،الأردن، دط، 2010.

22-حسين المناصرة، مقاربات في السرد (الرواية والقصة في السعودية )، عالم الكتب الحديث ، إربد ، الأردن ، ط1،2012.

23-خليل الموسى، ملامح الرواية العربية السورية -دراسة-منشورات اتحاد كتاب العرب ، دمشق ، دط، 2006 .

24-لطيف زيتوني، معجم مصطلحات نقد الرواية (عربي، انجليزي، فرنسي)، دار النهار للنشر، بيروت، لبنان ، ط1، 2002.

25-محمد القاضي وآخرون،معجم السرديات ،الرابطة الدولية للناشرين المستقلين ، البنان ،ط1،2010

26-محمد بوعزة ،تحليل النص السردي تقنيات ومفاهيم، الدر العربية للعلوم ناشرون ،بيروت، لبنان/منشورات الاختلاف،الجزائر،ط1 ،2010.

27-محمد رمضان الجربي، الأدب المقارن ،دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع ،دم،دط،2002.

28-محمد غنيمي هلال ،دار نهضة مصر ،الطباعة والنشر والتوزيع ،القاهرة ،دط،1997.

29-محمد عيلان، محاضرات في الأدب الشعبي الجزائري ،دار العلوم للنشر والتوزيع ،عنابة ،ج1،دط، 2013.

30-محمد يوسف نجم ،فن القصة ،نشر وتوزيع دار الثقافة ،بيروت، لبنان ،ط5-1966،

31-محفوظ كحوال، فن الملاحم (الأصول النشأة التطور) إلياذة هوميروس الموميديا للطباعة والنشر والتوزيع اقسنطينة الجزائر الحاء 2009.

- 32-بن جدو موسى ،الشخصية الدينية في روايات الطاهر وطار ،دار الشروق للطباعة والنشر والتوزيع ،الجزائر ،دط،2008.
  - 33-ابن منظور، لسان العرب ،المجلد الأول ،دار صادر ،بيروت، لبنان ،ط1، 1997.
- 34-مصطفى البشير القط، مفهوم النثر الفني وأجناسه في النقد العربي القديم ،ديوان المطبوعات الجامعية ،الجزائر ،دط،2010.
- 35-عادل فريجات ،الخطاب وتقنيات السرد في النص الروائي السوري المعاصر، منشورات اتحاد الكتاب العرب،دط،2009.
- 36-عميش عبد القادر :شعرية الخطاب السردي (سردية الخبر)،دار الأديب ،وهران ،الجزائر ،دط، 2007.
- 37-عبد المجيد بن بحري، مرايا القصص بحث في السرد النرجسي ،قرطاج للنشر والتوزيع ،صفاقص،تونس،ط1، 2007.
- 38-مفقودة الصالح، المرأة في الرواية الجزائرية -دراسة-جامعة محمد خيضر بسكرة،الجزائر، ط1، 2003.
- 39-نعمان بوقرة السانيات الخطاب (مباحث في التأسيس والإجراء) الدار الكتب العلمية البيروت البنان الحام الكتب العامية الميروت البنان الحام الكتب العامية الميروت المينان الحام الكتب العامية الميروت المينان الحام الكتب المعلمية الميروت المينان الكتب المعلمية الميروت الميروت
- 40- سليمة لوكام ،تلقي السرديات في النقد المغاربي ،دار سحر للنشر ،تونس ،دط،2002.
- 41- سعيد يقطين ،السرد العربي، مفاهيم وتجليات ،الدار العربية ناشرون ،بيروت ،دار الأمان ،منشورات الاختلاف ،ط1 ،2012.

42-يوسف الأطرش ،المنظور الروائي عند محمد ديب ،منشورات اتحاد الكتاب الجزائريين ،الجزائر ،دط ،2004.

43-يوسف نوفل ،في السرد العربي المعاصر ،دار العالم العربي، مدينة النصر ،القاهرة ،ط1،2010.

#### -ثانيا: باللغة الفرنسية:

44-Gérard Genntte, Figures 3, (Discour du récit essai méthod ) Éditions du Seuil, Paris, 1972.

#### - ثالثا:المترجمة:

45-دنيال تشاندلر ،معجم المصطلحات الأساسية في علم العلامات (السيميوطيقا)،ترجمة :شاكر عبد الحميد وآخرون ،الأكاديمية للفنون ،دط، دت.

46-جيرار جينييت، خطاب الحكاية بحث في المنهج ،ترجمة :ابراهيم الخطيب، المطبعة الجديدة ،دم،دت.

47-جيرار جينييت وآخرون ،نظرية السرد من وجهة النظر إلى التبئير ،ترجمة :ناجي مصطفى منشورات الحوار الأكاديمي والجامعي ،ط1 ،1889.

48-فلاديمير بروب، مورفولوجية الخرافة ،ترجمة :ابراهيم الخطيب ،المطبعة الجامعية الجديدة ،دم ،دط ،دت.

49-غاستون باشلار ،جدلية الزمن ،ترجمة :أحمد خليل،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ،بيروت ،لبنان ،ط1 ،2010.

50-روبرت همفري ، تيار الوعي في الرواية الحديثة ،تر:محمودالربيعي،دارغريب للطباعة والنشر والتوزيع ،القاهرة ، دط، 2000.

51-ميشال بوتور ،بحوث في الرواية الجديدة ،ترجمة :فريد أنطونيوس ،منشورات عويدات ،بيروت ،لبنان ،ط1 ،1971.

### -رابعا المجلات:

52-مجلة السرديات ،تصدر عن مخبر السرد العربي ،جامعة منتوري قسنطينة ،دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع ،الجزائر ،ع1،جانفي 2004.

### -خامسا: المواقع الإلكترونية:

53-http://www,alukah,net.

54-Ahmed marchad, blogspt.com.

55-http://bairak.yoo7.com

56- www.amichabdelkader.com.

57-File//c:/Users/elthir/Desktop.htm.

58-www.mnaabr.com.

### دليكل المحاضرات:

| الصفحة | المحاضرات                                                    |
|--------|--------------------------------------------------------------|
|        | تقديم                                                        |
| 03     | المحاضرة رقم(01): مدخل نحو السرديات (تحديدات أولية للمفاهيم) |
| 03     | أولا:مصطلح السرديات/علم السرد( Narratologie )                |

| 03 | 1–مفهوم السرد( Narration )                                          |
|----|---------------------------------------------------------------------|
| 06 | 2-لمحة تاريخية لعلم السرد                                           |
| 12 | المحاضرة رقم(02):التأسيس الغربي للسرديات بحث في الأصول              |
| 13 | أولا: الأصول المعرفية للسرديات الفرنسية                             |
| 13 | 1-الشكلانية الروسية                                                 |
| 14 | 1-1-منهج بروب(Propp) في الحكاية العجيبة                             |
| 16 | 2-1-بوريس توماشفسكي                                                 |
| 16 | 1-3-شلوفسكي                                                         |
| 17 | ثانيا:النصور الألسني                                                |
| 18 | ثالثا:النقد الروائي الأنجلوساكسوني                                  |
| 20 | المحاضرة رقم(03):نظرية المحكي عند جيرار جنييت(Gérard Genntte)       |
| 22 | المحاضرة رقم(04):التحليل البنيوي للخطاب السردي من منظور جيرار جنييت |
| 22 | أولا: تقطيع الخطاب السردي                                           |
| 22 | ثانيا:محددات التقطيع                                                |
| 23 | ثالثا :دراسة الزمن في الخطاب السردي                                 |
| 25 | 1-الترتيب                                                           |
| 28 | 2-المدّة/الديمومة                                                   |
| 30 | 3-التردد/التواتر                                                    |
| 33 | المحاضرة رقم (05):السرد العربي بحث في الموروث                       |
| 33 | أولا: مفهوم السرد العربي عند القدامي                                |
| 35 | ثانيا:السرد في التراث(نماذج)                                        |
| 36 | 1-قصص ألف ليلة وليلة -أنموذجا                                       |
| 38 | 2-سيرة بني هلال –أنموذجا                                            |
| 39 | المحاضرة رقم(06): السرد الحديث ( الرواية )                          |
| 40 | أولا: الرواية في الفكر الغربي                                       |
| 44 | ثانيا: الرواية في الفكر العربي                                      |
| 44 | 1-الرواية مرحلة البدايات                                            |
| 46 | 2-مرحلة التأسيس2                                                    |
| 47 | المحاضرة رقم(07):الرواية في سورية وفي الجزائر                       |

| 47 | أولا:الرواية السورية                                  |
|----|-------------------------------------------------------|
| 48 | ثانيا:الرواية الجزائرية                               |
| 49 | 1 – مرحلة ماقبلالثورةالتحريرية                        |
| 50 | 2-المرحلة الثانية(من فترة الخمسينات إلى غاية1962)     |
| 51 | 3-مرحلة مابعد الاستقلال                               |
| 52 | 4-نماذج من الرواية الجزائرية                          |
| 54 | 5-إتجاهات الرواية الجزائرية                           |
| 55 | المحاضرة رقم(08):فن القصة                             |
| 55 | أولا:مصطلحالقصة (Récit)                               |
| 56 | ثانيا:القصة في الأدب الأوربي                          |
| 57 | ثالثًا:تطور القصمة القصمة في الآداب الأوروبية         |
| 60 | المحاضرة رقم (09):القصة في الأدب العربي الحديث        |
| 62 | 1-القصة القصيرة المصرية في الأدب الحديث               |
| 63 | 2-القصة الجزائرية في الأدب الحديث                     |
| 68 | المحاضرة رقم(10): البناء السردي بين القديم والحديث    |
| 68 | أولا:الرواية                                          |
| 69 | ثانيا:القصة                                           |
| 75 | المحاضرة رقم (11): التجريب السردي                     |
| 75 | أولا: التجريب السردي في الرواية                       |
| 78 | ثانيا: التجريب السردي في القصة والقصة القصيرة جدا     |
| 80 | المحاضرة رقم (12):سيمات القصة الجديدة (القصة الغامضة) |
| 82 | المحاضرة رقم (13):تيار الوعي في الرواية               |
| 86 | المحاضرة رقم (14):سردية الخبر                         |
| 90 | خاتمة                                                 |
| 91 | قائمة المصادر والمراجع                                |
| 97 | دليل المحاضرات                                        |
|    |                                                       |